
#1
65

88
0 ,

 JE
M

מהדורה מחודשת



בר
ח ד
פת

בעמדנו בשנת הקהל, הננו להגיש בפני אחינו 
ורעינו תלמידי התמימים ואנ"ש, את הקובץ 

המפואר "הקהל את העם".

•  •  •

מכל  הקהל,  מצוות  היא  דופן  ויוצאת  נזורה 
נקודת גישה בה ננקוט בהביטנו בה. די אם 
נתבונן מעט בפרטי הלכותיה היבשים וכבר 

נחוש ונבחין בייחודיותה.

שנים,  לשבע  אחת   - שכיח  הבלתי  עיתויה 
זמנה המיוחד - מוצאי חג הסוכות של מוצאי 
שנת השמיטה, המשתתפים המחוייבים בה - 
כל קהל ישראל, אנשים, נשים וטף, האישים 
המכובדים שעומדים במרכזה - ראש הכנסת 
המלך  ועליהם  וסגנו,  הגדול  הכהן  וחזנו, 
בו  והמרכזי  הקדוש  המקום  בתורה,  הקורא 
האדיר  והרושם  התפאורה  מעמדה,  נערך 

שלה.

המצווה,  זאת  של  החיצוני  והפאר  העוצמה 
משמעותה,  כובד  את  להבין  לנו  נותנים 
מטרתה והשפעתה הרוחנית והערכית, רובד 
התורה  בפסוקי  מפורש  מקום  תופס  שאף 
ולמען  ישמעו  "למען  ההקהל  על  שבכתב 
ילמדו ויראו את ה' אלקיכם ושמרו לעשות 
את כל דברי התורה הזאת", ועד להגדרתו של 

החינוך "עמוד חזק ויסוד גדול בדת".

ובד בבד, נפלאה בשקט הרועם שסובב לה 
שנות דור, מאז חורבן בית מקדשנו. נפלאה 
בזכר לה שנעדר, בדישה התורנית בה שלא 
ניכרה יתר על המידה בין כותלי בית המדרש, 
זרעים  בקדשים,  וסוגיות  שמצוות  שעה 
ועיסוק  לזכרם  חז"ל  לתקנות  זוכים  ומידות 

תורני רחב שמניב ספרות ענפה.

האדירה  העוצמה  כל  עם  זו,  מצווה  ודווקא 
שטמונה בחיכה, נשארה עומדת בקרן זווית, 
עדי החלה להתנער מעט מן האבק בדורותינו 
האחרונים, עת החלה מגמת עיסוק הן בפנה 
בפנה  והן  המצווה  של  התורני-תיאורטי 
המעשי - האם אכן יש מקום וטעם לעשיית 

זכר וציון למצווה זו היום, אף שראשונים לא 
נדרשו לכך.

אך ללא ספק, רעננות ותחיה מחודשת קיבלה 
בשנות נשיאותו של הרבי, הן מהפן התורני - 

הלכתי והן מהפן המעשי - אקטואלי.

תורתו של הרבי מאירה כל נישה וכל פרט 
במעמד ההקהל ומהותו, וההתהלכות לאורה 
במסילות הלכות ההקהל חוויה קסומה היא. 
השוליים,  דיניה  פרטי  ועד  מהותה  מעומקי 
סודותיה,  לניבחי  ועד  מקראה  מפשטות 
הרבי  מציב  ולעומקה,  לרוחבה  לאורכה, 
יסודות ורעיונות נפלאים ומבהילים שמנגנים 
כי  עד  ומרהיבה,  עשירה  בהרמוניה  אותה 
נדמה כי כמה שיפה ויחודית נראתה, במבטינו 
השיטחי, הרי שפנים חדשות של עומק ורוחב 
לכאן, שעה שהמלך  והדר באו  חכמה, דעת 

גילה את ההקהל מחדש בתורתו.

ודרישותיו - הוראותיו של הרבי, כגון עריכת 
הקהלת  ישראל,  ילדי  חינוך  הקהל,  כינוסי 
בתורה,  'הקהל'  ומעשה,  דיבור  המחשבה 
הגעה אל המלך ב'הקהל', ועד לפתיחת מבצע 
חדש 'מבצע הקהל', הציבו והחיו את המצוה 

במוחו של כל חסיד.

בקובץ זה, השתדלנו לגעת הן בחלקה התורני 
והן  במצוה,  הרבי  של  המרכזיים  ובחידושיו 

בסקירת שנות ההקהל אצל המלך.

איננו מתיימרים להקיף את כל דברי ופעולות 
הצצה  חרך  לתת  רק  אלא  בעניין,  הרבי 
'טעמו  בבחינת  העשיר,  האוצר  אל  וטעימה 
וראו כי טוב ה'', על מנת לעורר ולהגביר את 
ה'קאך' והחיות סביב המצוה וקיום הוראותיו 
של  בראיתו  הקהל  'איבערלעבן'  רבינו,  של 

כ"ק אדמו"ר ולהוסיף בליראה את הוי'.

אנו בטוחים אשר תיכף ומיד נזכה זעהן זיך 
א(  צז,  )סנהדרין  הגמרא  וכמאמר  רבי'ן,  מיטן 
"במוצאי שביעית בן דוד בא", וקיום היעוד 
)ירמיהו לא, ז( "קהל גדול ישובו הנה" בביאת 

משיח צדקנו ומלכנו בראשנו.

ב"ה



18

6

26

40

"מעורר שהשנה שנת הקהל"

לֶךְ ֤ הֲ֨לוּ אֶל־הַמֶּ קָּ וַיִּ

מְרוּ֣ לַעֲשׂוֹ֔ת" "וְשָֽׁ

ל, וְקוֹרֵא" לֶךְ עוֹמֵד וּמְקַבֵּ "וְהַמֶּ
• •

hn
ku

gv
ohnhn,v hshnk,

sgu

V
A
A
D

TALMIDEI HATMIMIM
H

AO
LA

M
I

מרהיבות  בתמונות  מלווה  זה  קובץ 
באדיבות  ניתנו  אלו  תמונות  וצבעוניות. 
המדיה  חברת  של  החי"  "הארכיון 
 Jewish Educational Media החב"דית 

ותודתנו נתונה להם על כך.

 כל הזכויות שמורות
 ועד תלמידי התמימים העולמי

 יו"ר: הרב צבי הירש אלטיין
בארה"ק: הרב מנחם מענדל קנלסקי

המערכת:
bhlv773@gmail.com‬ 

784 Eastren Parkway, Suite 400 
Brooklyn NY, 11213

 מנהל המערכת:
ישראל בלוי

 כתיבה ועריכה:
 אלעזר הלוי חפר

אהרן שלמה זלמן מינצברג

 מסייעים בעריכה:
 ש.ב. אלטהויז

 י.י.ז. גורליק
 ח.י. הלפרין

ש. ליפקין

 תודות:
הרב יוסף יצחק לו

עימוד ועיצוב:

4 דבר מלכות

שנות הקהל בצל רבינו

סקירה מקיפה על קיום זכר להקהל בתורת הרבי

ביאת אנשים נשים וטף אל המלך ב"הקהל"

שייכות השנה כולה ל"הקהל"



 ב"ה, ימי הסליחות, ה'תשכ"ו

        ברוקלין, נ.י.

 אל בני ובנות ישראל 

 אשר בכל מקום ומקום 

ה' עליהם יחיו

שלום וברכה!

נוסף על הענינים, דבר שנה בשנה, שכל חג, גם חג 

ראש השנה, מביא בכנפיו משנה לשנה - עניינים שגם 

התורה  עניני  ככל  כחדשים,  ולחיות  לראות  יש  אותם 

הם  )"כי  ישראל  איש  של  וכוחו  חייו  שהם  והמצוות 

חדשים  תמיד  הם  החיים  והרי  ימינו"(,  ואורך  חיינו 

ורעננים, גם באדם שחי שנים רבות –

ישנם דברים מיוחדים, הקשורים בשנים מסויימות, 

והם, לכן, בעלי משמעות מיוחדת באותן שנים.

שנת ה'תשכ"ז, הבאה עלינו ועל כל ישראל לטובה 

)השנה  "מוצאי-שביעית"  של  שנה  היא  ולברכה, 

שלאחר שנת השמיטה(, בה מתוסף עניין מיוחד: מצות 

הקהל, שהיא "עמוד חזק וכבוד גדול בדת".

להקהיל  צורך  היה  קיים  המקדש  בית  שהיה  בזמן 

את  בבית-המקדש,  השבע",  שנת  "מקץ  זו,  בשנה 

לשם  רכים,  תינוקות  כולל  וטף,  נשים  אנשים,  העם: 

שמיעת שורה של פרשיות נבחרות מן התורה, שנקראו 

על-ידי המלך. דבר זה היה צריך להיעשות בהזדמנות 

ישנה אפשרות להקהיל את העם  הראשונה בשנה בה 

)בחג הסוכות - כשבני ישראל עולים לירושלים(.

לבנינו  עד   - המקדש  בית  חורבן  שמאז  למרות 

הקהל, הרי התורה  נוהגת מצות  אין   - במהרה בימינו 

רק  הנוהגות  המצוות  אותן  גם  נצחיים.  הם  והמצוות 

בזמן הבית - תוכנן הרוחני הפנימי הוא בעל משמעות 

)במועד הקבוע של היום או השנה( לכל הזמנים ולכל 

ולהתבצע  ביטוי  לידי  לבוא  צריך  והדבר  המקומות, 

באופן מתאים )תפלות - באותו זמן של היום בו הוקרבו 

הקרבנות וכדומה(.

***

מצות הקהל כללה שתי נקודות שממבט ראשון הן 

נראות כמנוגדות: מצד אחד נדרשה פעולה של "הקהל 

את העם, האנשים והנשים והטף וגרך אשר בשעריך", 

של כינוס כל בני העם, מן הנעלים ביותר ועד לנחותים 

ביותר, דבר המורה שכל אחד וכל אחת, מבלי להתחשב 

במעמדם ומצבם, שייכים לדבר, ואילו מצד שני נדרשה 

קריאת קבוצת הפרשיות הנבחרות מן התורה - על-ידי 

המרומם בעם, המלך.

אחד ההסברים לכך:

התורה צריכה להחיות את כל אחד ואחד מישראל - 

ללא יוצא מן הכלל: אנשים, נשים, טף, גרים – להקיף 

המלאה  במדה  מציאותו,  לכל  ולחדור  כולו  כל  את 

חדורים  חושיו  כל  אשר  עד  הפרטים,  ובכל  ביותר 

בתורה ומצוות, באלקות.

ביותר  והעמוקה  המלאה  במדה  זאת  להשיג  כדי 

ש"אימתו  המלך  ע"י  זו,  בהזדמנות  התורה,  נקראת   -

עול  וקבלת  אימה  של  תחושה  מעורר  הוא  עליך", 

המבטלת את ה"אני" ואת הישות של השומע.

***

לכל  "הקהל"  שבמצות  וההוראה  המשמעות 

4



ימי  את  לנצל  יש  מאתנו:  ואחת  אחד 

לשם  תשרי,  חודש  של  ההתעוררות 

וטף  נשים  אנשים,   - יהודים  הקהלת 

קדוש,  ב"מקום"   - רכים  לתינוקות  עד 

זו  הזדמנות  ולנצל   - קדושה  באווירה 

למטרה, שהיא יסודה של מצות "הקהל": 

ה'  ויראו את  ילמדו  ולמען  ישמעו  למען 

דברי  כל  את  לעשות  ושמרו  אלקיכם, 

התורה הזאת.

שהוא  מי  של  המיוחדת  חובתו  זו 

בקהלתו,  רב  בסביבתו:  גדול  "מלך", 

מחנך בכתתו, אב במשפחתו - להשמיע 

בחוזק  בחוגו,  והמצוות  התורה  דבר  את 

עמוק  רושם  שתיצור  במדה  וברצינות, 

השומעים,  על  ארוך  לטווח  והשפעה 

ובמדה שהדבר יורגש לא רק במשך חדש 

אם  כי  השנה,  כל  במשך  רק  ולא  תשרי 

במשך כל שבע השנים, ממעמד "הקהל" 

יום- בחיי  שתתבטא  השפעה  למשנהו, 

ומצוות  תורה  על-פי  בהתנהגות  יום, 

בשמחה   - זה  עם  ויחד  שמים,  ביראת 

ובטוב לבב.

***

מכתירים  אותו   - שהקב"ה  רצון  ויהי 

ישראל  למלך  השנה,  בראש  ישראל  בני 

אחד  לכל  יצליח   - הארץ  כל  על  ולמלך 

ואחד בביצוע האמור במלוא המדה.

בו  הזמן  את  ויחיש  יקרב  זה  ודבר 

פרטיה,  כל  על  "הקהל",  מצות  תקוים 

צדקנו,  משיח  בביאת  המקדש,  בבית 

בב"א.

 בברכת כתיבה וחתימה טובה

  לשנה טובה ומתוקה

מנחם שניאורסאהן

#9
67

9 ,
 JE

M

5





#6
60

6 ,
 JE

M



את "מעורר   - הקהל  שנת  שהשנה 
האנשים והנשים והטף…"

לשנת  היחס"  "שלשלת  על  אדמו"ר  כ"ק  של  זו  הוספה 
תשמ"א, מבטאת את אחד מחידושיו העיקריים של רבינו 

בנוגע להקהל - אשר כל השנה כולה הינה 'שנת הקהל'.

ההלכתיים  המקורות  את  לסקור  ננסה  הבאות,  בשורות 
זה של כ"ק אדמו"ר - שהשנה  וחידוש  וההסבר לקביעה 

היא שנת הקהל.

בזמן שבית המקדש היה קיים, בחג הסוכות במוצאי שנת 
אנשים  ישראל,  עם  כל  בעזרה  מתאספים  היו  השמיטה, 
עץ  של  בימה  על  העומד  למלך  ומקשיבים   - וטף  נשים 
וביראת  בה'  באמונה  המחזקות  פרשות  בתורה  וקורא 
שמים. במעמד זה, חוו וחיו מחדש את מעמד הר סיני, שם 
עמדו כל העם כולו "כאיש אחד", ושמעו "באימה וביראה" 

את "כל דברי התורה הזאת".

זמן ההקהל בבית המקדש היה במוצאי יו"ט הראשון של 
סוכות. בגמרא למדו זאת מן הנאמר בתורה "בחג הסוכות . 
. בבוא כל ישראל". מכאן שעל הקריאה להתקיים בתחילת 

המועד - בבוא כל ישראל.

במידה ומסיבה מסויימת לא התקיים המעמד במוצאי יו"ט, 
יש מן האחרונים הסוברים שניתן להשלימו עד חצי החג - 
לפי שחציו הראשון של החג עדיין נקרא 'התחלת המועד', 

ויש שהוסיפו שבדיעבד ניתן להשלים עד לשמיני עצרת. 
אך לכל הדעות לא שייך לקיים את מעמד ההקהל לאחר 

חג הסוכות. מהיכן אפוא הגיע המושג של "שנת הקהל"?

בדברי  כלל  מופיע  לא  הקהל",  "שנת  הביטוי  ובאמת, 
המושג  מופיע  הרבי  בתורת  ורק  והאחרונים,  הראשונים 

לראשונה.

במשך השנים הפך הרבי את המושג לפשוט כל כך, עד 
הגיעו עד כדי כך,  בו כל חידוש. הדברים  שנראה שאין 
שצוטט  כפי  בה  שנת תשמ"א,  במהלך  השיחות  שבאחת 
לעיל - הרבי "מעורר שהשנה שנת הקהל", התבטא הרבי 
"אף על פי וואס הקהל געווען בתחילת השנה, אין זמן פון 
אנגערופן  יאר  גאנצער  דער  אבער  ווערט   .  . הסוכות  חג 
]אע"פ  הוא"…  תורה  וואס  ישראל  כמנהג  הקהל,  שנת 
שהקהל היה בתחילת השנה, בזמן של חג הסוכות . . אך כל 
השנה נקראת שנת הקהל, כמנהג ישראל ש"תורה הוא"...[

אך כפי חידושים רבים של הרבי, מוצאים אנו בזה שני 
קצוות - מחד זהו חידוש ייחודי של הרבי, אך מאידך בנוי 
הוא היטב על יסודות איתנים בדברי הראשונים והאחרונים 

ומוסבר בטוב טעם על פי תורת החסידות.

בתורת הרבי פזורים ביאורים שונים על פני שיחות שונות, 
ומוזכרים בתמציתיות בהערת הרבי במכתב כללי מו' תשרי 
תשמ"ח. כאן ליקטנו מהם וערכנו אותם בצורה מסודרת 

לפי נושאים.

#8
58

63
 , J

EM

8



שנת היובל
בשנת תשמ"א - אז כאמור עורר הרבי ללא הרף על שנת 
 - ואנ"ש  התמימים  "הערות  בקובץ  שאלה  עלתה  הקהל, 
מאריסטאון", מהו המקור לקריאת כל השנה כולה על שם 

מאורע אחד שקורה בתחילת השנה. 

אחד הבחורים העיר שם, שמצינו משהו בדומה לכך - שנת 
היובל הנקראת כולה ע"ש תקיעת השופר שבמוצאי יום 
כיפור באותה שנה. וכפי שכתב רש"י: "שנה זו מובדלת 
משאר שנים בנקיבת שם לה לבדה. ומה שמה? יובל שמה, 

על שם תקיעת שופר".

ובאמת, גם במאמר שנאמר בי"א ניסן באותה שנה )ד"ה 
בכל דור ודור( הביא הרבי במאמר המוסגר את ביאור זה 
- שקריאת שם כל השנה כולה ע"ש ההקהל היא בדומה 

למ"ש רש"י על "שנת היובל".

בגיליון שיצא לקראת שבת פרשת ואתחנן באותה שנה, 
שני  בין  דמיון  אין  פניו  שעל  בארה"ק  מאנ"ש  א'  העיר 
הענינים, שכן בשנת היובל ישנם דינים מיוחדים השייכים 
ענין  כל  לכאורה  אין  בהקהל  כן  שאין  מה  השנה,  לכל 

המיוחד לשנה כולה.

בהתוועדות באותה שבת התייחס הרבי לדיון האמור, הזכיר 
את כל השקלא וטריא, וכאשר הגיע לשאלה זו התבטא על 
כך ש"כמדובר כמה פעמים - יצא שמרוב החריפות שכחו 

על העיקר"… 

והרבי הסביר: שם השנה הוא "שנת היובל", לא שנת השבע 
או שנת החמישים - שם המורה על השנה כולה, ואפילו לא 
שנת החירות או שנת הצמיתות וכדומה - שמות המורים 
על הדינים המיוחדים של שנה זו, אלא דווקא שנת היובל, 

שהוא כאמור מאורע יחידי שאירע בתחילת אותה שנה.

מכך רואים, שכאשר ישנו מאורע מיוחד בשנה - אף שאינו 
אלא פעם אחת בתחילת השנה, מתאים לקרוא לכל השנה 

כאשר  גם  בתקפו  עומד  הדבר  אותו  וממילא   - שמו  על 
מדובר אודות הקהל.

מתאים  יותר  הקהל  בשנת  הרבי,  הוסיף  כך  על  יתירה 
לקרוא לכל השנה על שם מעמד ההקהל מאשר ביובל, שכן 
"יובל" - תקיעת שופר, ישנה גם בזמנים אחרים כמו בר"ה 
שמתייחד  מעמד  הינו  ההקהל  מעמד  ואילו  שנה.  שבכל 

דווקא בשנה זו.

בן דוד בא
בכמה מקומות בש"ס מכנים חז"ל את השנה השמינית בשם 
"מוצאי שביעית", כמו במסכת מגילה "במוצאי שביעית בן 
דוד בא". ולא רק בנוגע לזמן בשנה המגיע במוצאי שביעית 
ממש, אלא גם כאשר הכוונה היא לסוף השנה השמינית 
)כמו במסכת ערכין - שם מדובר אודות תשעה באב של 
"מוצאי שביעית"(. הסיבה לכך היא, כי אכן ישנה נקודה 
משותפת בכל השנה; מהרגע הראשון של השנה ועד הרגע 

האחרון - מוצאי שביעית.

מכאן רואים, שכל השנה השמינית טומנת בחובה מאפיין 
והֶקשֵׁר אחד המאחד את השנה כולה - והוא מעמד ההקהל 

הנערך ב"מועד שנת השמיטה".

ובהערה במכתב כללי מו' תשרי תשמ"ח כותב הרבי: "ואולי 
עפ"ז יומתק לשון הכתוב בנוגע לקביעת זמן הקהל מקץ 
שבע שנים במועד שנת השמיטה )וילך שם ח( וכפרש"י 
שם בשנה ראשונה . . שנה שמינית . . קורא אותה שנת 

השמיטה כו'" - להדגיש שזהו"ע השייך להשנה".

אמנם, כל הנ"ל מסביר רק את האפשרות והשייכות לקריאת 
השנה כולה ע"ש מצות ההקהל המתקיימת בראשיתה. אך 

מהו ההסבר לכך?

הדיון בקבצי 
הערות 

התמימים ואנ"ש 
מאריסטאון

9



עַן יִלְמְדוּ֗ מְעוּ֜ וּלְמַ֣ לְמַעַ֨ן יִשְׁ
הפעם הראשונה בה הזכיר הרבי את המושג "שנת הקהל" 
הייתה בשנת ההקהל השלישית בנשיאותו - תשכ"ז. כבר 
בברכה בעת מסירת הפ"נ כללי בערב ר"ה הזכיר הרבי את 
היותה של השנה "שנת הקהל", אך רק בשבת בראשית 
ביאר והסביר את שייכותה של מצוות הקהל לכל השנה 

כולה.

הקהל  מצוות  גדר  של  מהותית  מהבנה  מורכב  זה  הסבר 
בסקירה  בהרחבה  וכמפורט  בפרט.  אנו  ובימינו  בכלל, 

"ושמרו לעשות" בקובץ זה, וכאן יוזכרו נושאים אלו באופן 

כללי בלבד.

בשיחה השביעית בפארבריינגען - שנערך כהמשך לשמחת 

'הקהל'  מצות  קיום  מהות  את  לבאר  הרבי  החל   - תורה 

בימינו אלה:

ראשית אמר הרבי, שאמנם ישנם כמה תנאים הנדרשים 

ניתן  ברוחניות  אך  המקדש,  בבית  הקהל  מצוות  לקיום 

לקיים מצוה זאת בכל אופן, ע"ד מאמר רז"ל "כל העוסק 

בתורת עולה כאילו הקריב עולה" - אף שהלומד אינו כהן 

ולא נמצא בבית המקדש…

#1
30

38
 , J

EM

10



אם כן, גם היום יש לערוך מעמד 'הקהל' - "זכר למקדש".

לאחר ששלל כמה חששות העלולים להתעורר אצל אנשים 

בקשר עם עשיית "זכר להקהל", המשיך הרבי והניח את 

אבן היסוד למושג המחודש "שנת הקהל".

עשיית זכר ל'הקהל' יכולה להיות גם אחרי הזמן בו קיימו 

את מצות הקהל בבית המקדש. 

אמנם בדרך כלל, עשיית זכר לדבר שייכת רק באותו זמן 

שבו הי' נעשה הדבר, וכמו בעשיית זכר לקרבן פסח וקרבן 

הקערה,  גבי  על  שמניחים  והביצה  הזרוע  ידי  על  חגיגה 

שדבר זה שייך רק בעת עריכת הסדר.

אך דברים אלו אמורים כאשר עושים זכר לדבר שנעשה 

באופן חד-פעמי ואינו נמשך לאחרי זה; ואילו "הקהל" – 

אינו ענין חד-פעמי שמסתיים בקריאת פרשיות התורה ע"י 

המלך, שהרי מפורש בתורה שהתכלית הנמשכת מהפעולה 

. ושמרו   . של "הקהל" היא: "למען ישמעו ולמען ילמדו 

לעשות את כל דברי התורה הזאת", וענין זה משפיע ובא 

בקיום המצות במשך השנה כולה.

במכתב ששלח הרבי למשפיע הרב שמואל 
לויטין בערב ר"ה תשל"ד, כתוב כולו בכתב 

ידו, כתב הרבי בראשו: ער"ה שנת הקהל

11



במוצאי   - לכך  הקבוע  בזמן  הקהל  מצות  קיום  כלומר: 
הסיבה המביאה  יו"ט הראשון של חג הסוכות - היא רק 
לעיקר ותכלית הענין שנעשה לאחרי הזמן דהקהל, ולכן יש 

נתינת-מקום לעשות זכר להקהל גם לאחרי הזמן דהקהל.

הביאור  על  שאלות  כמה  המניחים  שאלו  השבת  לאחר 
האמור:

ט"ז  אחרי  גם  להקהל  זכר  לעשות  שייך  אשר  "נתבאר 
למען  בכתוב  כמפורש  היא  בהקהל  התכלית  כי  תשרי, 
ילמדו גו' לעשות את כל דברי התורה הזאת. וענין זה ה"ה 

גם אח"כ…

שאלה: לכאורה אינו מובן,

תכלית  רק  לכאורה  היא  לעשות"  גו'  ילמדו  "למען  א( 
המצוה, אבל עשיית המצווה - ההקהלה, הרי יש לה זמן 

קבוע, והזכר ה"ה ל"ההקהל"?

ב( באם אזלינן אחר תכלית המצוה, הרי אין לזה הגבלה 
בשנים  אחר?  בזמן  גם  הקהל  לעשות  אפשר  וא"כ  כלל, 

שלאחרי מוצאי שנת השביעית?" 

אחת  שאלה  על  רק  הרבי  להם  השיב  הזדמנות,  באותה 
ששאלו, בהוסיפו מילים בציטוט הדברים שהביאו מהשיחה 

)האותיות המודגשות הן הוספת כ"ק אדמו"ר(:

"נתבאר אשר שייך לעשות זכר לקהל גם אחרי ט"ז תשרי, 
כי התכלית שנמשכת מהפעולה דהקהל )בלי הפסק בנתיים, 
כמובן( בהקהל היא כמפורש בכתוב למען ילמדו גו' לעשות 

את כל דבר התורה הזאת. וענין זה ה"ה גם בא אח"כ".

בפשטות כוונת הרבי כאן היא לתרץ את שאלתם הראשונה 
של המניחים. בשאלתם הניחו, כי ה"למען ילמדו" הינו חלק 
צדדי ותוצאה מהמצוה עצמה - הקהלת כל עם ישראל. ועל 
כך השיב הרבי, כי ה"למען ילמדו" אינו רק תוצאה גרידא 
מההקהל, אלא המשך ישיר )"בלי הפסק בינתיים, כמובן"( 

וחלק מההקהל, וענין זה בא אח"כ - במשך כל השנה.

אך שאלתם השניה של המניחים - מה ההבדל בין השנה 
השמינית לשאר השנים, נותרה לפי שעה ללא מענה.

רק בהתוועדות י"ט כסלו התייחס הרבי בפומבי לשאלה 
זו, וכך ביאר: הן אמת, שמצד סברא זו שתוצאת ההקהל 
היא פעולה נמשכת הרי ענין זה שייך לכל שבע השנים 
עד להקהל הבא, אך מכך שלשון הכתוב היא "מקץ שבע 
השמיטה.  של  ל"שנים"  השייך  עניין  שזהו  מובן,  שנים" 
שנים  של  "יחידות"  לפי  מונים  השמיטה  שבמניין  והיות 
ולא של חודשים או שבועות, לכן בשנה שלאחר השמיטה, 
בכל  משפיעה  השנה  בתחילת  שנעשית  ההקהל  פעולת 
השנה כולה ביתר שאת ועוז מאשר בשש השנים שלאחרי 

זה.

היינו, אף על פי שזוהי פעולה נמשכת עד להקהל הבא, בכל 
אופן ישנו חילוק בין השנה בה התקיים מעמד ה'הקהל', 
של  הראי'  שמצות  וכשם  זה.  שלאחרי  השנים  שש  לבין 
חג הסוכות של שנה זו, מחולקת ממצות הראי' של סוכות 
בשנה הבאה, שכן מצות הקהל קשורה למצות ראי' שבחג 
הסוכות, ועד שכמה פרטים ממצות הקהל נלמדים ממצות 
 - הקהל  נלמדים ממצות  ראי'  ממצות  פרטים  וכמה  ראי' 
שכשם  מובן  הנה  חגיגה,  במסכת  הגמרא  שלומדת  וכפי 
שהוא במצות ראי' כן הוא גם בנוגע להקהל - שישנו חילוק 

בין השנה בה מתקיים ההקהל לשנים שלאחרי'.

ובפרט, מוסיף הרבי, לפי דברי מפרשי התורה המסבירים 
שבשנת  מאחר  שמיטה,  במוצאי  ההקהל  קיום  טעם  את 
ללימוד  זמן  להקדיש  פנוים  היו  להוי'"  "שבת  השמיטה 
התורה, לכן בסיום שנת השמיטה היו כולם מוכנים למצב 
זה של "הקהל את העם", באופן שתהיה אחרי זה הפעולה 
של "ושמרו לעשות את כל דברי התורה הזאת" - הרי זה 

שייך במיוחד לשנה הסמוכה לשמיטה.

באופן דומה הסביר הרבי בסוף אותה שנה - בשבת פרשת 
מסעי: דהן אמת שהקהל פועל על כל שבע השנים הבאות, 
אך זוהי רק "הארה", ואילו עיקר עניין ההקהל הוא באותה 

שנה.

שאלת המניחים ומענה הרבי

12



ולהעיר, שלדבר זה מצינו מקור כבר בפירוש האבן עזרא 
והחזקוני על הפסוק "למען ילמדו", בו כותבים הם "מקץ 

שבע שנים וגו׳‎ בתחילת השנה למען ילמדו כל השנה". 

משך השנה
מלבד החידוש הנזכר של 'שנת הקהל', מצינו בתורתו של 
הרבי התייחסויות שונות למשך הזמן של השנה - ממתי 
היא משפיעה,  ועד מתי  ופעולותיה  מתחילה שנת הקהל 

וכדלקמן:

חמישה עשר באב

להתחיל  "יש  כי  הרבי  עורר  תשמ"ז  אב  ט"ו  בשיחת 
יהי'  - כדי שהעניין ד"הקהל"  כבר בהכנות לשנת הקהל 
באמיתיות ובכל ה"שטורעם". וההכנה לזה - מעין ודוגמת 
זה - להקהיל קהילות ברבים, "ברוב עם" . . לשם התחזקות 

והוספה בלימוד התורה . . תוספת הידור בקיום המצות".

גם במכתב כללי-פרטי מחמשה עשר באב תשל"ג כותב 
הרבי: "ויהי רצון אשר ביום זה דחמשה עשר באב ו"מכאן 

ואילך" - ובפרט בשנה זו, שנת השבע והכנה לשנת וענין 
ישמעו  למען  גו'  והטף  והנשים  האנשים  העם  את  הקהל 
ואחד  יתעורר כל אחד   - גו' את כל דברי התורה הזאת 

מענה כ"ק אדמו"ר מכ"א אלול תשמ"ז:

להדגיש באופן המתאים שזוהי שנת הקהל וכו'

ת"ח על הבשו"ט ואזכיר עוה"פ עה"צ לתוס' 
הצלחה בכה"נ ומתוך שמחה וט"ל

#1
34

69
2 ,

 JE
M

13



גבריאל  הרב  אל  במענה  כי  לציין,  מעניין 
"גודל הרעש אשר  ציננער - ששאל בקשר עם 
עניין  אודות  שליט"א  אדמו"ר  כ"ק  הרעיש 
הקהל", האם כדאי שיכתוב בהקדמת ספרו "נטעי 

גבריאל" אשר השנה היא "שנת הקהל" כתב כ"ק 
ללא  )יוהרא?(  תמי'  שיעורר  "חשש  אדמו"ר: 

תועלת, משא"כ אסיפות הקהל בד"ת".

וַיִּכְתּבֹ מָרְדֳּכַי אֶת הַדְּבָרִים הָאֵלֶּה

הקהל'  'שנת  בביטוי 
רק  לא  הרבי  השתמש 
בשיחותיו הק', אלא הוסיף 
ספרים  להוצאות  גם  אותו 
לפנינו  שונים.  ופרסומים 

דוגמאות שונות

כלה'  ל'ירחי  שיצא  בקובץ 
בשנת תשמ"א הוסיף הרבי 
דבר:  לפתח  התאריך  את 

כ"ף מנ"א שנת הקהל

בכ"ף מר-חשון תשמ"ח חילק הרבי את קונטרס 
מיוחדת.  בהוצאה  הודפס  זה  ולכבוד  "החלצו", 
לפנינו הוראת הרבי לנוסח השער, בה מורה לציין 

בשער "שנת הקהל": 

הוצאה מיוחדת

דקונ' החלצו

בהשער בשוליים

שנת הקהל

מעל"ד

מאה שנה . . ]עשרים ושבע[ שנים

להולדת כ"ק אדמו"ר )מהורש"ב( נ"ע

עשרים במרחשוון

ה'כתרא - ה'תשמ"ח

14



הן  ובמצוות,  בתורה  להוסיף  ישראל  כל  בתוככי  מאיתנו 
בנוגע לעצמו והן בהשפעה על זולתו".

חודש אלול וימי הסליחות

הצורך  על  פעמים  כמה  הרבי  עורר  תשל"ג  שנת  בסוף 
בחינוכם  ולהשתדל  כינוסים  עימם  ולערוך  ילדים  לאסוף 
ומקבל  עומד  "והמלך  בסקירה  זה  בקובץ  בארוכה  )ראה 
תשל"ג,  אלול  ח"י  תבוא,  פרשת  שבת  בשיחת  וקורא"(. 
"מאחר  הרבי:  אמר  וכך  "הקהל",  עם  הרבי  זאת  קישר 
שהשנה הבע"ל היא שנת הקהל, בה נאמר "הקהל את .. 
האנשים והנשים והטף", הנה דבר טוב ונכון שבימי אלול 
ובפרט בימי הסליחות )וטוב שיהי' ביום הראשון דסליחות, 
שהוא יום הראשון של השבוע שחל בו ר"ה - לפי קביעות 
שנה זו - ובאם אפשר פעם אחת בשבוע זה ופעם אחת 
דהיינו  ישראל,  לילדי  "הקהל"  יארגנו  הסליחות(,  בימי 
לאסוף ילדים קטנים )"טף"(, בין בנים ובין בנות, ועאכו"כ 

אלו שגדולים מטף…" 

בי"ד אלול תש"מ, בכינוס לילדי הקעמפים, התבטא הרבי: 

של  לשון  ובכל  כפולה  בקשה  בקשה,  און  הצעה  "מיין 

"קליינע "הקהל'ס" פון קינדער"  בקשה" לעשות כינוסים 

- ]הקהל'ים קטנים של ילדים[ שלוש פעמים: פעם אחת 

לפני ראש השנה, פעם נוספת בעשרת ימי תשובה והפעם 

השלישית בחג הסוכות.

צום גדלי'

בצום גדלי' תשמ"ח אמר הרבי, שעם היות ששנת הקהל 

מתחילה תיכף מהיום הראשון של השנה, הראש של השנה, 

אך רק בצום גדלי' ניכר באופן גלוי שזוהי שנת הקהל.

והביאור בכך, כיון שהתורה מגדירה את זמנה של הקהל 

בכך שהיא אחרי שנת השמיטה. ואימתי ניכר ההבדל בין 

שנת השמיטה לשנה שאחריה, כאשר ישנה עבודה בשדה, 

אי לכך, דווקא בצום גדלי' - שהוא היום הראשון המותר 

במלאכה בשנה השמינית ניכרת ה"כניסה" לשנת הקהל.

#2
19

87
2 ,

 JE
M

15



#1
57

14
. L

ev
i F

re
id

en
, JE

M

קרוב לאלפיים שנה…
בפרשת לך לך תשמ"ח דיבר הרבי על כך שהשנה היא 
שנת הקהל, והוסיף: "ולהעיר, שגם הזמן שלפני חה"ס נקרא 
הקהל,  מצות  נתקיימה  לא  שעדיין  דאף   - הקהל"  "שנת 

מ"מ, מתחילה כבר ההכנה לקיום מצות הקהל בח"הס".

על פי זה הוסיף הרבי נקודה מעניינת: כיון שמצות הקהל 
תלויה בבית המקדש, הרי שההכנה לשנת הקהל היא במשך 
כל הזמן בו מתכוננים לבנין בית המקדש . . שמצפים לו 
כן  פי  על  ואף  מתי"  "עד  וצועקים  קרוב לאלפיים שנה, 

עדיין לא בא!...

כלומר, כל זמן שמחכים ומתכוננים אנו לבנין בית המקדש 
- הרי זו הכנה וחלק ממצות הקהל…

16



בנין המלכות
במכתב כללי מימי הסליחות תשכ"ז מעורר הרבי על עשיית 
חשבון נפש ברוח הקהל, במחשבה דיבור ומעשה כהכנה 
וקשר  השנה.  בראש  המלכות"  "בנין   - המלך  להכתרת 
במשמעותו  'הקהל'  של  שענינו  לפי   - ביניהם  יש  הדוק 
הרוחנית, דורש ומזכיר לאדם לאסוף את כל מחשבותיו, 
דיבוריו ומעשיו, ולרכזם ב"בית המקדש" הפנימי שלו, תוך 

התמסרות מלאה לדבר המלך - הקב"ה.

בשבת פרשת האזינו - שבת תשובה תשכ"ח אמר הרבי, כי 
ישנם השואלים אשר לפי דברים אלו, לאחרי ראש השנה 
בו נפעל בודאי הענין של "תמליכוני עליכם", לא שייכת 

העבודה של הקהל.

ע"כ ענה הרבי: ראשית, על פי דברי אדמו"ר הזקן בלקוטי 
תורה - גם יום כיפור נקרא ראש השנה, ומזה מובן שעד יום 

כיפור שייך העניין של הקהל בתור הכנה לבנין המלכות.

עוד הוסיף הרבי, כי בכל חג ויום טוב, העניינים המיוחדים 
של החג ממשיכים עד לרגל הבא. וכאשר ישנו עניין מיוחד 
שהוא רק פעם בשנה - כמו יום כיפור שהוא "אחת בשנה", 
נמשך הוא על פני כל השנה עד הגיע עת מועדו בשנה 

הבאה. 

זה  - שענין  בנוגע להקהל שבחג הסוכות  גם  מובן  ומזה 
נמשך על כל השנה כולה, עד לחג הסוכות בשנה שלאחריה.

הרבי,  אומר  תשכ"ז  מסעי  פרשת  שבת  בשיחת  כן  כמו 

שכיוון שהקהל מתחיל במוצאי יו"ט הראשון של סוכות, 

נמשכת "שנת הקהל" עד לחג הסוכות הבא.

ם ר אַתֶּ מִים אֲשֶׁ ל הַיָּ "כָּ
ים עַל הָאֲדָמָה" חַיִּ

הקהל  שנת  עד  נמשכת  מהקהל  "הארה"  לעיל,  כמוזכר 

גם  ממשיכה   - ילמדו"  "למען   - שהשפעתו  כיון  הבאה, 

לאחר סיום שנת הקהל.

דבר זה בא לידי ביטוי במיוחד בשיחותיו של רבינו לאחר 

"שנת הקהל" תשמ"ח.

שאף  כך  על  הרבי  עורר  ה'תשמ"ט  השנה  מראש  החל 

ש"שנת הקהל" כבר עברה, יש להמשיך ולפעול בכל עניני 

הקהל גם בשנה זו.

זו  כך ששנה  על  הרף  ללא  הרבי  חזר  כך במהלך השנה 

היא המשך לקודמתה, וככל ענייני קדושה שבהם "מעלין 

כינוסי  ולערוך  הפעולות,  כל  את  להמשיך  יש  בקודש", 

הקהל וכו'.

גם בשנים הבאות - עד לתשנ"ב - הזכיר הרבי פעמים רבות 

שמגיעים משנה שיש בה מעלה מיוחדת - "שנת הקהל".

על פי הוראתו של הרבי לקיים כינוסי 
ערכה  הקהל,  שנת  לאחרי  גם  הקהל 
הנהלת הישיבה ב-770 כינוס הקהל ביום 
ב' באייר תשמ"ט. בכינוס שערך כשעה, 
דיברו משפיעי הישיבה, המשגיחים וכו'. 
הישיבה  הנהלת  הכניסה  הכינוס  לאחר 
מתח  הרבי  הכינוס.  אודות  לרבי  דו"ח 
קו וחץ מתחת לתאריך הדו"ח - ב' אייר 
משך  את  בעיגול  והקיף  שבת"ת,  ת"ת 
הזמן של הכינוס - התחילו בשעה 6 ערב 
עד שעה 7 וכתב: "לכאורה שעה שלימה 
"לכתחילה  בזה  אין  "לכאורה"  אבל   -

אריבער" ושל שבעה עסקנים!"

17



#1
39

49
9 ,

 JE
M



 ביאת אנשים נשים וטף
אל הרבי בשנת הקהל



קדשים, "מיום  וקדשי  המקדש  בית  שחרב 

עד אשר ירחם השי"ת וישלח לנו גואל 

שלנו,  ירושלים  היא  ליובאוויטש  הנה   .  . יקבצנו  אשר  צדק 

המקדש  בית  הוא  בו  מתפלל  אדמו"ר  שכ"ק  כנסת  והבית 

קדשים  הקדשי  הוא  אדמו"ר  כ"ק  בו  שיושב  והחדר  שלנו, 

שלנו, וכ"ק אדמו"ר הוא הארון - אשר בו לוחות תורת השם 

יתברך - שלנו".

ר'  לימים הרה"ח   - לבנו  אז אב חסיד  אלו, הסביר  במילים 

אברהם דוד מבוברויסק - את משמעותה של הנסיעה לרבי 

להסתופף  הראשונה  בפעם  הביאו  עת  ליחידות,  והכניסה 

בצילו של כ"ק אדמו"ר הצמח צדק, בשלהי שנת תקצ"ב.

מני אז ועד היום, מילים אלו מהדהדות במוחו של כל חסיד 

בשעה שנוסע לשהות בצל קורתו של רבו.

מקבלים  בה,  עת  ובכל  שהיא  שנה  בכל  כך  הדברים  ואם 

הם משנה תוקף כאשר מדובר ב'שנת הקהל', אשר בשנים 

כתיקונן היו כל בני ישראל, אנשים נשים וטף נקהלים ובאים 

המעוררות  פרשיות  לשמיעת  המקדש,  לבית  יחדיו  כולם 

ביראת שמים.

וקדשי קדשים, עד אשר  בית המקדש  "מיום שחרב  והיום, 

מארבע  יקבצנו  אשר  צדק  גואל  לנו  וישלח  השי"ת  ירחם 

ויוליכנו לארץ ישראל" הנה ליובאוויטש היא  כנפות הארץ 

ירושלים שלנו, ובית חיינו הוא בית המקדש שלנו. אשר על 

כן, ברור ופשוט הדבר כי בשנת "הקהל", יש להיקהל אנשים 

נשים וטף לחסות בצילו של רבינו.

אין זה סתם 'הרגש' חסידי גרידא. זכינו והרבי התבטא בעצמו, 

את  והדגיש  במעשיו,  אפילו  או  ביחידויות  אם  בשיחות  אם 

חשיבות ההגעה אל המלך בשנת 'הקהל'.

וישנם מדברים אלו שמפורסמים הם בשער בת  אף שיתכן 

רבים, לא נמנענו מהביאם כאן ולקבצם לפונדק אחד, על מנת 

שקריאתם שוב, תחדד ותעמיק את החיות וה'קאך', ותביא 

ל'מעשה רב' בביאת והבאת כל אחד ואחד מבני ובנות ישראל 

אל המלך בשנה זו.

•  •  •

הרה"ח טוביה שי' בלוי נסע אל הרבי בחודש החגים תשל"ג. 

מקווה  שהוא  כתב  ליחידות,  הכניסה  לפני  שהכין  במכתב 

שגם רעייתו וילדיו יזכו להגיע ולחוות את הביקור אצל הרבי. 

השנה  "הרי  חופשי(:  )תרגום  מפתיעה  הייתה  הרבי  תגובת 

הבאה תהיה 'שנת הקהל'. מן הנכון היה שכולם יבואו הנה 

לחודש תשרי, שאז יוכלו לקבל כל אחד כדרכו – אם בדרך 

פנימית אם בדרך מקיפה – מהעניינים שמסביב".

מספר הרב בלוי: "צריך להבין שבאותם ימים, נסיעה מהארץ 

לאמריקה לא הייתה עניין פשוט וקל כמו היום, וגם המחיר 

היה יקר בהרבה. בשנים מאוחרות יותר זה נהיה נפוץ שנסעו 

אני  ההיא,  בתקופה  אבל  הקהל,  לשנת  שלמות  משפחות 

חושב שזה היה תקדים. מעולם לא הייתי משופע בפרנסה, אך 

על אף הקושי התקציבי, לאחר הוראה כזו מפורשת מהרבי, 

כמובן שהגענו לחודש תשרי תשל"ד בהרכב משפחתי מלא". 

ר' טוביה בלוי עובר אצל הרבי

#7
98

63
 , J

EM

20



בהתוועדות שבת בראשית דיבר הרבי אודות מצוות הקהל, 

תורה',  ב'כינוס  השתתפות  בתור  עמוקה  למדנית  שיחה 

שלאחר מכן הוגהה והודפסה בלקוטי שיחות, בה חקר על מי 

מוטלת חובת ה"הקהל" – על המלך או על הציבור?

כפי הסדר שהיה אז, בסוף חודש תשרי, לפני הנסיעה חזרה 

ליחידות.  הרבי  אל  בלוי  משפחת  נכנסה  הקודש,  לארץ 

"הרי  הרבי:  אמר  היחידות  סוף  לקראת  הרבה,  להפתעתם 

אליו...  שבאים  מי  על  היא  ה'הקהל'  וחובת  שייתכן  דיברנו 

ולכן אסייע בכיסוי עלות נסיעתכם". הרבי הורה להם לגשת 

למזכירות שם ישלמו להם את החזר ההוצאות. 

ל'הפתעה'  שזכתה  היחידה  הייתה  לא  בלוי  משפחת  אולם 

שכזו. 

בשלהי שנת השמיטה - חודש אלול תשל"ג, שוחח ר' אפרים 

הרב  לו  הורה  בשיחה  חדקוב.  הרב  עם  בטלפון  ע"ה  וולף 

חדקוב "להכריז ולפרסם בין כל אלה הנוסעים לחודש תשרי 

בלי יוצא מן הכלל, שלא יחשבו שיתנו להם הוצאות הנסיעה 

שמוכרים  לאלו  ביחוד  כך  על  למסור  מראש.  ע"כ  ושידעו 

יו"ר צא"ח[, שלא  לייבוב,  ישראל  ]הרב  וללייבוב  כרטיסים 

יטעו אחר כך ושיהי' כתוב וחתום".

קיים  וולף  ר"א  האם  חדקוב  הרב  בירר  מכן  לאחר  שבוע 

מכתבים  נשלחו  בדיוק  להיכן  לדעת  וביקש  הוראתו,  את 

המודיעים על כך שלא תינתן השתתפות בהוצאות.

לאמיתו של דבר הוראה זו מהוה המשך ל'פרשיה' שהחלה 

מספר שנים קודם לכן:

במשך השנים אירע מספר פעמים, לפי קריטריונים מסויימים 

או לאנשים פרטיים, שהרבי הורה למזכירות לממן חלק או 

את כל הוצאות הנסיעה.

בי"ט סיון תשל"ב הורה הרב חדקוב לר' אפרים וולף לפרסם 

הוצאות  עבור  התשלומים  עניין  נפסק  והלאה  "שמהיום 

הנסיעה לכ"ק אד"ש, ולפרסם זאת קודם הנסיעה כדי שלא 

תהיינה אח"כ טענות ותביעות".

אם כן, הוראה זו של שלהי תשל"ג הייתה המשך ל'הודעת 

הביטול' על ההחזרים שניתנה בתשל"ב.

בה' חשוון תשל"ד קיבל ר' אפרים וולף הוראה מפתיעה. וכך 

הרב  עם  לו  שהייתה  הטלפון  שיחת  את  בסכמו  הוא  כותב 

היתה  שמקודם  כי  אם  הנסיעה,  להוצאות  "בנוגע  חדקוב: 

אולם  תשל"ג[,  מאלול  ההוראה  ]היינו  זה  בקשר  הוראה 

כעת יש הוראה מיוחדת, ובהקדם שענין שנת הקהל . . הגם 

לכן  הענין.  ישנו  ברוחניות  אבל  בגשמיות  אין  הקהל  שענין 

יש הוראה ע"ד אלה שהשתתפו בהקהל, אלו שבאו לחודש 

תשרי או שבאו במיוחד . . ורק אלו שבאו לחודש תשרי או 

לזמן הקהל"...

עולים  בין  שונה  תשלומים  סולם  חדקוב  הרב  מנה  כאן 

חדשים שיקבלו לפי עלות הקבוצה. מורים, עסקנים, רבנים 

מההוצאות,  חצי  שיקבלו  תשרי  לחודש  שהגיעו  ותלמידים 

וכל אלו שלא נכללים בקטגוריות אלו שיקבלו מענק של 180 

לירות.

ר' אפרים וולף עובר אצל הרבי

#2
38

44
9 ,

 JE
M

21



ההוצאות  שהחזר  הרבי  הדגיש  קודש  יד  בכתב  במענה 

לאלו  ולא  תשרי  לחודש  שבאו  לאלו  רק  הוא  לתלמידים 

שבאו לכל השנה.

או  קיבלו,  שלא  לכאלו  בנוגע  או   - טענות  למנוע  מנת  על 

ששובצו בקטגוריה לא מתאימה - הורה הרב חדקוב לשלוח 

אליו אחר כך רשימה מכל אלו שקיבלו השתתפות בנסיעה. 

'נפתח  הקהל,  שנת  של  תשרי  בחודש  הסדר  שינוי  לאחר 

הפתח' ושוב חזר הסדר שישנה השתתפות בהוצאות. ראשית 

תשל"ה  בתשרי  תחילה  עקבית,  בצורה  ולא  טיפין  טיפין 

תשרי  בחודש   - הסדר  שהונהג  ועד  בתשל"ח,  זה  ולאחרי 

תש"מ - אשר מידי שנה בשנה הנוסעים לרבי היו מקבלים 

השתתפות של כ-100 דולר בהוצאות הנסיעה )מלבד מקרים 

ואישים חריגים(.

מעניין לציין, כי בחודש תשרי זה של שנת 'הקהל' תשל"ד, 

הייתה זו הפעם הראשונה בה עמד הרבי בעת התפילות על 

שהסיבה  אף  החודש.  אותו  עבור  שנבנתה  מיוחדת  בימה 

הפשוטה הייתה ריבוי האורחים שהגיעו וההרחבה החדשה 

שנעשתה ב-770, החסידים קישרו זאת לכך שבהקהל המלך 

עומד על בימה של עץ…

המיוחד  יחסו  על  המלמד  הרגיל,  מגדר  יוצא  נוסף  מאורע 

של הרבי על משמעותה של ההגעה להסתופף בצילו בשנת 

הקהל, אירע בסוף שנת הקהל תשמ"א. את התוועדות ערב 

ראש השנה פתח הרבי באמירת מאמר חסידות - שלא כמו 

באמירת  כלל  בדרך  הרבי  מתחיל  היה  בה  התוועדות  בכל 

שיחה.

בהמשך הדברים הסביר הרבי את פשר השינוי: היות והשנה 

בעזרה,  ישראל  כל  מתאספים  היו  בה  'הקהל',  שנת  היא 

מאכל  בהגשת  לא  התבטאה  כלפיהם  אורחים'  וה'הכנסת 

בכך  המלך.  מפי  התורה  קריאת  בשמיעת  אלא  ומשקה, 

הסביר הרבי, כי "עד"ז מובן בנוגע לענייננו - אמירת המאמר 

הרב חדקוב בחדרו הק' של הרבי
#1

08
48

2 ,
 JE

M

22



מלך  שאין  שבזמן  במפרשים  המבואר  ע"פ  ובפרט  דלעיל, 

בישראל, מוטל החיוב ד"הקהל" על הגדול שבעם כו'. ובמקום 

שאין גדולים וכו'..."

לכבדם  יש  זמן,  הפסק  לאחר  יהודים  נפגשים  כאשר  ולכן, 

שיוכלו  באופן  התורה,  פנימיות  של  תורה  דברי  באמירת 

להבינם ולהשיגם…

מְעוּ וְלָמְדוּ" "וּבְנֵיהֶם . . יִשְׁ
אז   - ע"ה  טייכמן  דב  הרב  הגיע  תשל"ד  תשרי  בחודש 

ל'יחידות'  בהיכנסם  הרבי.  אל  רעייתו  עם  יחד  גת,  מקרית 

להם  אמר  ארצה,  נסיעתם  קודם 

זיך  "מ'שטורעמ'ט  בתמיהה:  הרבי 

דאךָ וועגן שנת הקהל – וואו זיינען 

עושים  הרי   -[ קינדער?!..."  די 

'שטורעם' ורעש אודות שנת הקהל 

– היכן ילדיכם?!...[.

תנועת  תוך  הרבי,  הוסיף  אח"כ 

ביטול בידו הקדושה: "נו, זיי זיינען 

דאךָ ניט שולדיק…" ]- הם הרי אינם 

אשמים[, ונתן שטרות של דולרים 

לצדקה עבור הילדים.

 – תשמ"א  הבאה,  הקהל  בשנת 

כולה  המשפחה  כמובן  הגיעה 

לחצרות קודשנו…

הינו  זו,  בשנה  שהוזמן  נוסף  אורח 

ר'  ניגש  כאשר  ע"ה:  יפה  זלמן  ר' 

זלמן להיפרד מהרבי לאחר ביקורו 

בחצרות קדשנו בחג השבועות של 

שנת תש"מ, אמר לו הרבי: "תזכור 

עכ"פ  הקהל,  לשנת  לכאן  לבוא 

לסוכות, ואפשר קודם"...

ל עֲדַת  הֲלוּ כָּ קָּ "וַיִּ
רָאֵל" נֵי יִשְׂ בְּ

מ'שנת הקהל' אחת לבאה אחריה 

חלחלה לקהל החסידים ההבנה כי 

יש להגיע ל'הקהל' אל המלך, וזרם 

האורחים שהגיעו לשנת הקהל הלך 

היומנים  בא'  מתואר  וכך  והתגבר. 

ל-770  שמשך  זו  שבשנה  המיוחד  "הדבר  תשמ"א:  משנת 

'הקהל'. מצות  זו שנת  את כל ההמון, הוא היותה של שנה 

'הקהל', כידוע, באה לידי ביטוי בהתקהלות כל העם, אנשים 

נשים וטף, לבית המקדש בחג הסוכות, ושם היה המלך קורא 

בתורה "למען ישמעו ולמען ילמדו .. ושמרו לעשות את כל 

דברי התורה הזאת".

וגבר  עלה  הסוכות  חג  והתקרב  שהלך  שככל  אפוא,  מובן 

המתח ב-770, בד בבד עם התגברות זרם האורחים שהתנקז 

ל-770 מכל קצוי תבל…"

תופעה זו התעצמה ביתר שאת בהגיע שנת הקהל תשמ"ח. 

משפחותיהם  בני  עם  יחד  שהגיעו  בחסידים  מלא  היה   770

לחסות בצילא דמהימנותא.

תשרי תשל"ד

#1
08

71
8 ,

 JE
M

23



תשרי.  חודש  לאחר  הייתה  במינה  דופן  יוצאת  התייחסות 

בשיחת שבת פרשת לך לך, ח' חשון, אמר הרבי: "ענין נוסף 

 שביקשתי שיפרסמוהו - בקשר ובשייכות לשבעה במר-חשון:

הרגש  אשר,  שליט"א,  האורחים  לכל  כח  יישר  "...נתינת 

החסידי שלהם האיר בהם בגילוי ובא לידי פועל ממש, לקיים 

את ה"לך לך מארצך גו'" כדי להיות בד' אמותיו . . של נשיא 

הדור, כ"ק מו"ח אדמו"ר, במשך הזמן ד"הקהל", "הקהל את 

שעה  עכ"פ   - הסוכות(  )חג  והטף"  והנשים  האנשים  העם 

אחת או יום אחד, ועל אחת כמה וכמה אלה שהיו כל משך חג 

הסוכות, ובמיוחד - גם המשכו עד שבעה במר-חשון".

במילים  הרבי  התבטא  המוגהת,  לשיחה  נכנס  שלא  בחלק 

בלתי רגילות כלל: "ישנם אמנם כאלו שלא באו, אלא נשארו 

אין קאטַוך"(,  זיך  זיצן בא  )"געבליבן  לשבת ב"חור" שלהם 

"העבירו"  וכך  המלך…  בארמון  שיושבים  לעצמם  בדמיינם 

מאכַטעט"( את כל משך "זמן שמחתנו". ומובן גודל  )"אפָּגעשׁ

כו'  לעודדם  הצורך  יותר  גדול  ובמילא,  עליהם,  הרחמנות 

שלא יפלו ברוחם"…

פעמים  כמה  הרבי  הזכיר  תשמ"ט  בשנת  כי  לציין,  מעניין 

שהיות ושנה זו הינה 'שנת העיבור', בכוחה להשלים את כל 

ו"הקהל".  ותּשְַׂמחַ  תּשְִׂמחַ   - שעברה  בשנה  שהחסירו  מה 

חסידים רבים הבינו מכך כי אפשר 'לחטוף' ולהשלים גם את 

ההגעה למלך בהקהל, ואכן בשמחת תורה תשמ"ט 770 היה 

מלא על גדותיו…

ר' זלמן יפה עובר אצל הרבי

#5
74

10
 , J

EM

#1
29

92
6 ,

 JE
M

24



ממדים של הקהל
בפטרופוליס  אדמו"ר  כ"ק  שליח  ע"ה,  בנימיני  חיים  הרב 

בכינוס  להשתתף  תשמ"ח  הקהל  בשנת  הגיע  שבברזיל, 

באותה  כסלו  בר"ח  שהתקיים  הראשון,  העולמי  השלוחים 

שנה. 

לכל  מיוחד  קונטרס  אדמו"ר  כ"ק  חילק  הכינוס  במהלך 

אבי'.  בית  אל  בשלום  'ושבתי  ד"ה  מאמר  ובו  השלוחים, 

כאשר עבר הרב בנימיני, נתן לו הרבי קונטרס, ומיד קרא 

לו שוב ונתן בידיו קונטרס נוסף, באומרו בחיוך: "פארַ די 

]- עבור חמש  ניט געזעהן!"  זיך  וואסָ מ'האטָ  יארָ  פופצן 

עשרה השנים שלא התראינו[.

לשמע דברי הרבי, השתומם הרב בנימיני מאוד, כיון שזכה 

להיות אצל הרבי מידי שנה-שנתיים, ולא הצליח להבין 

למה ירמזון מילותיו הק'. 

הרב בנימיני החליט לכתוב על כך לרבי ולשאול לכוונתו 

הק', וכעבור זמן קצר קיבל את המענה:

בהמשך  בא  ה"ז   – שנים  בט"ו  התראינו  שלא  ע"ד  לאמירתי 

בממדים  )וראי'  הקהל  אודות  כו'  ובארוכה  לאחרונה  לדבוריַ 

)יד-טו  האחרונים  "הקהל"  לשני  ובקשר   – לזה(  המתאימה 

שנים( – לבטל החזקה דג' פעמים ע"י ביקורו עתה.

כלומר, הרבי החשיב את אי-הגעתו של הרב בנימיני לבית 

חיינו בשנות הקהל כשבע שנים בהן לא התראה עמו, מצד 

חשיבותה המיוחדת של שנה זו.

תשרי תשמ"א

מענה כ"ק אדמו"ר לרב בנימיני

25



מצות הקהל_ בזמן הזה



#1
05

39
1. 

Ch
ai

m
 B

. H
al

be
rs

ta
m

, JE
M

מצוה הדומה ל_מת מצוה..
התנאים  את  בכללות  ולמנות  לפרק  נרצה  אם 

הבסיסיים של מצוות ה'הקהל', נמצא בידינו שלושה: 

זמנה - שנת השמיטה, מקומה - בית המקדש, ומלך 

המקהיל וקורא בתורה. ובלשון הכתוב "במועד שנת 

השמיטה . . במקום אשר יבחר . . תקרא את התורה 

הזאת".

ולשיטות  המקדש,  בית  משחרב  הנה  שכך,  כיוון 

שמיטה  בטלה  כאשר  לכן,  קודם  עוד  מסויימות 

מדאורייתא - בטל קיום מעמד ההקהל בבית המקדש.

תקנות שונות נתקנו לזכר המקדש ועבודותיו ע"י רבי 

יוחנן בן זכאי. ביניהן, נטילת ארבעת המינים במשך כל 

שבעת ימי החג, כריכת מצה ומרור בליל הסדר, ועוד. 

הגמרא במסכת סוכה דורשת כמקור לכך את הפסוק 

בירמיה "ציון דורש אין לה" - מכלל דבעי דרישה.

מצוות   - זו  חשובה  למצווה  בנוגע  הפלא,  למרבה 

ההקהל, עליה כותב החינוך שהיא "עמוד חזק ויסוד 

יש  כי  לא מצינו תקנת חכמים הקובעת  בדת",  גדול 

לעשות לה זכר.

נמצא אמנם בדברי חלק מהראשונים עשיית דברים 

גם  כפי שיפורט להלן, אבל  כזכר להקהל  מסויימים 

הם אינם מציעים עריכת מעמד הקהל.

הראשון שנדרש לסוגיה זו, היה האדר"ת - הרב אליהו 

דוד רבינוביץ' תאומים. בשלהי חודש מנחם אב של 

בשנת  הקהל  מועד  לקראת  תרמ"ט,  השמיטה  שנת 

"זכר  בשם  קונטרס  שם  בעילום  לאור  הוציא  תר"נ, 

למקדש". 

הקונטרס מחולק לשני חלקים. חלקו הראשון הנקרא 

לקונטרס  וסיכום  הקדמה  כעין  ומהווה  זכרון"  "אות 

עצמו, וחלקו השני - הנפרס על פני חמישה פרקים. 

כתיבת הקונטרס נבעה ממה שכותב בעצמו - "קנאתי 

קנאה גדולה למצוה זו, וכדברי . . שיחזור אחר מצוה 

הדומה למת מצוה"…

27



של  המרכזי  בחלקו 

ומסביר  מאריך  הקונטרס, 

הוא את פרטי מצות הקהל 

ש"גם  כותב  עליה  עצמה, 

חכמינו  רבותינו  בדברי 

ז"ל . . נסתם כל חזון לידע 

הזאת".  המצוה  קיימו  איך 

הוא  חוקר  כך  ומשום 

בהרחבה את פרטי המצוה.

הכותרת  תחת  א'  בפרק 

"שאלת מי" דן על מי החיוב 

להקהיל את העם ולקרוא 

החיוב  מי  ועל  בתורה, 

המקדש.  לבית  להגיע 

בפרק ב' שכותרתו "שאלת 

הקריאה  בתוכן  דן  מה" 

ובברכות הנאמרות. פרק ג' 

- "שאלת מתי" עוסק בזמן 

מתי  ועד  המעמד  קיום 

ניתן להשלימו. פרק ד' הינו "שאלת איפה", והוא על מיקומו 

המדויק של המעמד בבית המקדש. ובפרק האחרון, פרק ה' 

"שאלת איך", סוקר את סדר המעמד וכיצד התבצע בפועל.

בכך  בעיקר  האדר"ת  עוסק  הקונטרס  של  הראשון  בחלקו 

הקהל  מצות  תגרע  מדוע  לשאול,  לנו  יש  גדולה  ש"שאלה 

החביבה והקדושה שלא נעשה לה שם ושארית אצלנו תמיד, 

מה שהייתה נוהגת בזמן המקדש אחת לשבע שנים?", מציע 

ביאורים שונים בעניין, סברות לכאן ולכאן, ומיישב כיצד ניתן 

בכל זאת לקיים זכר למעמד.

יהיו נשמעים  "אשרי הדור שהגדולים  הוא חותם בקריאה: 

שבת  ביום  בעדתו  רב  כל  וידרוש  כמוני,  שבקטנים  לקטן 

קודש חול המועד סוכות הבא עלינו לטובה אי"ה, דבר בעיתו 

מה טוב".

מאמרים  אסופת  עם  יחד  זה  קונטרס  הודפס  תש"ו  בשנת 

ובירור הלכותיה", על  - קובץ למצות הקהל  בספר "הקהל 

ידי רבנים מחוגים שונים שרצו לתקן מידי שנת הקהל מעמד 

בכותל המערבי בו יקראו בתורה מפרשת המלך ועוד )בשנת 

תשל"ג נדפסה שוב עם הוספות נרחבות(. 

#1
01

85
5 ,

 JE
M

28



יוזמה זו עוררה מחלוקת עזה בין הרבנים בארץ הקודש. בין 

המתנגדים היו כאלו שסתמו ואמרו "אסור לעשות כן", ועד 

כאלו שהתבטאו על כך "א נייע עבודה זרה"...

את דעתו של רבינו על כך, ניתן ללמוד מהמאורע הבא:

בשנת תשי"ג פעלו צעירי אגודת חב"ד בארץ הקודש - כפי 

שדווח בחוברת ב' של "בטאון חב"ד": "בהתאם להוראת כ"ק 

פעולות  על  אגו"ח  צעירי  ועד  החליט   .  . שליט"א  אדמו"ר 

מקיפות, שבהן יקחו חלק כל הצעירים ולהקהיל את האנשים 

הנשים וטף…"

הרבי:  כותב  חשון  מר  מא'  חב"ד  אגודת  לצעירי  במכתב 

להקהל, )מדגיש  "אחכה לידיעות מפורטות ע"ד האסיפה זכר 

אני את התיבה זכר להוציא מלבן וכו' ובטח גם הם נזהרו בזה, 

כדי שלא ליתן פתחון פה ויד לאלו הרוצים להטעות בזה, וד"ל(.

רֶנּוּ עוֹד  זָכֹר אֶזְכְּ
על שולחן מלך בפומבי עלתה הסוגיה לראשונה בהתוועדות 

שבת בראשית תשכ"ז - שנת הקהל. 

מעניין לציין, שבפומבי לא הזכיר הרבי את שמו של האדר"ת 

ואת הקונטרס שהוציא, אבל ברשימה שרשם לעצמו רבינו 

טרם ההתוועדות, ציין לכמה מראי מקומות בהם מדובר על 

)- אותו  וילך  זכר להקהל, כמו האברבנאל בפרשת  עשיית 

בימינו(  הקהל  אודות  בשיחותיו  לרוב  אדמו"ר  כ"ק  מזכיר 

האומר שקריאת חתן תורה בשמחת תורה ע"י גדול שבעם 

היא מנהג שנשאר מקריאת המלך בתורה ב"הקהל", ולספר 

כ"ק אדמו"ר  "המנהיג" שיובא להלן. בתחתית הפתק רשם 

"נקודת קובץ הקהל )ירות"ו, תש"ו( – המחוייבים בעשיית זכר 

להקהל" - הקובץ בו, כאמור, הודפס קונטרסו של האדר"ת.

בהתוועדות עצמה, לאחר שהזכיר הרבי וביאר כמה פרטים 

להקהל  זכר  קיום  על  הרבי  דיבר  הקהל,  למצות  בנוגע 

תנאים  כמה  ישנם  שאמנם  הרבי  אמר  ראשית  אנו.  בימינו 

הנדרשים לקיום מצוות הקהל - כפי המוזכר לעיל שמצוה 

זו תלויה בבית המקדש ובשנת השמיטה, אך גם כיום ישנו 

"הקהל"ברוחניות.

כאילו הקריב  "כל העוסק בתורת עולה  רז"ל  וכמו שאמרו 

והלימוד הוא  זר,  אינו כהן אלא  גם כאשר הלומד   - עולה" 

הדרושים  התנאים  כל  שחסרים  כך  לארץ,  ובחוץ  בלילה 

כאילו  הכתוב  עליו  "מעלה  מקום  ומכל  הקרבן,  להקרבת 

הקריב עולה".

וכיון שכן, מובן שיש מקום וצורך לערוך מעמד של "הקהל" 

- זכר למקדש.

הרבי המשיך והתייחס לטענות שונות העלולות לעלות על 

כיון  היא,  שנשמעת  אחת  טענה  הקהל.  למצות  זכר  קיום 

שקיום מצות הקהל בזמן שבית המקדש היה קיים הייתה 

קשורה עם תנאים מיוחדים, לכן משחרב בית המקדש אין 

לעשות זכר לדבר כדי שלא יבואו לידי תקלה. והחששות הן 

בשתיים - או החשש בעת מעשה, שאסור לעשות זכר שמא 

לבוא,  מהעתיד  חשש  או  ההקהל,  מעמד  הוא  הוא  יאמרו 

המקדש  בית  יבנה  "מהרה  דומים:  במקרים  הגמרא  כדברי 

ויאמרו אשתקד כו'" - שיבואו לכלל טעות כאשר יבנה בית 

כל  על  שלא  ההקהל  מעמד  את  חלילה  ויקיימו  המקדש, 

פרטיו.

כאן הציג הרבי הקדמה כללית בנוגע לעשיית זכר לדברים 

שהיו בזמן הבית, שיש בהם חילוקים מן הקצה אל הקצה. 

פרים  ד"ונשלמה  באופן  רק  לא  שעושים  עניינים  ישנם 

שפתינו'' אלא בפועל ממש, ויש עניינים שאסור לעשותם.

דוגמא אחת היא בנוגע לאכילת בשר צלי בליל הפסח: יש 

ויש  למקדש(,  )זכר  הפסח  בליל  צלי  בשר  לאכול  שנהגו 

יאמרו פסח  בליל הפסח, שמא  צלי  האוסרים לאכול בשר 

גדי מקולס,  - אסור לאכול בליל הפסח  ולכל הדעות  הוא. 

שהרי זה דומה לצליית הפסח ממש, ויהא נראה כאוכל פסח 

בחוץ. 

אך בנוגע לעשיית זכר להקהל בזמן הזה - גם אם יעשו זאת 

באותו זמן שהיו מקיימים מצות הקהל בבית המקדש, ויקראו 

אותן הפרשיות וכו' )כך, שמלבד החסרון שבית המקדש אינו 

29



עומד על תילו, הרי זה דומה ממש למעמד הקהל כפי שהיה 

בביהמ"ק(, אין שום חשש בדבר - שהרי ודאי אין שום איסור 

לקרוא פרשיות בתורה!

כל זאת הוא בנוגע לחשש לטעות בשעת מעשה. אך עדיין 

לכאורה ישנו חשש כלפי השנה הבאה, כפי שקיים החשש 

יום הנף כולו אסור,  - שלכן התקינו שיהא  באיסור "חדש" 

אכלנו  אשתקד  ויאמרו  המקדש"  יבנה  ש"מהרה  מהסיבה 

מתחילת היום, ולא ידעו את החילוק בין זמן שיש בו קרבן 

בנוגע  לכאורה  יש לחשוש  זה  דרך  על  לזמן שאין.  העומר 

הקהל  מצות  לקיים  יבואו  ביהמ"ק,  יבנה  שכאשר  להקהל, 

באותו אופן כמו שעשו בזמן הזה. 

ענין  אינו  "הקהל"  שכן  הרבי,  שולל  זה  חשש  את  גם  אבל 

שמסור ליחיד, כמו איסור חדש - שיש לחשוש שהיחיד לא 

בתחילת  מיד  ויאכל  לעצמו  דין  ויפסוק  דין  בית  את  ישאל 

היום, אלא זהו ענין המסור לבית דין, שהרי קריאת פרשיות 

התורה צריכה להיות ע"י המלך )או הגדול שבישראל( דוקא, 

ויעשו את המצוה שלא כתיקונה.  ולכן אין לחשוש שיטעו 

רבים  שבמעמד   - מנחה  ותפילת  שכרות  שעת  דרך  ועל 

מדכרי  נינהו  דרבים  ד"כיון  לידי מכשול,  שיבואו  אין חשש 

אהדדי".

על  הקהל  פעולת  על  הרבי  כשדיבר  ההתוועדות,  בהמשך 

משך השנה כולה, הביא ראיה לכך שניתן ויש לעשות זכר 

להקהל - אף אחר זמנו הקבוע לו בבית המקדש, מהמובא 

אברהם  רבי  הראשונים,  אחד  שחיבר  )ספר  המנהיג  בספר 

ב"ר נתן הירחי, המשמש מקור לכמה דינים ומנהגים( המנהג 

"לקרות בשמיני עצרת . . ספר קהלת", וכותב על כך "מצאתי 

טעם יפה, כי שלמה המלך ע"ה )שנקרא קהלת( אמרו בחג 

בהקהל )כדאיתא בקהלת רבה(, כמ"ש במועד שנת השמיטה 

בחג הסוכות בבוא כל ישראל, והוא אמרו בחג בהקהל כו'".

#1
59

50
 , J

EM

30



ענין  כל  אשר  היא,  הדברים  שנקודת  הרבי,  אמר  לסיכום 

שיכול להוסיף ביראת שמים – יש לעשותו, ותבוא ברכה על 

יראת  מתוך  בישראל,  תורה  להרבות  שמשתדלים  אלו  כל 

ה' ואהבת ה', שעי"ז ניתוסף בעשיה בפועל בלימוד התורה 

וקיום המצוות - שזוהי תכלית הענין של הקהל.

כי דעתו הק' של רבינו היא  ותוכן הדברים,  העולה מסגנון 

להקהל',  'זכר  מסוימת  בדרך  לעשות  מקום  כן  אולי  יש  כי 

ואפילו באמצעות קריאה בתורה - כפי שאלתו-תביעתו של 

האדר"ת.

"דבר מסויים"
תשל"ד,   - הבאה  הקהל  בשנת  מכן,  לאחר  שנים  שבע 

בהתוועדות ו' תשרי שב הרבי והעלה את הדיון - מדוע לא 

מקיימים זכר להקהל בימינו.

קיום  בעד  בו משיב לטענות  נפלא,  ביאור  רבינו  ביאר  כאן 

מעמד זכר להקהל, על פי דברי הירושלמי במסכת חלה.

המשנה האחרונה בסיום מסכת חלה מספרת ש"יוסף הכהן 

. . העלה את בניו ואת בני ביתו לעשות פסח קטן )פסח שני. 

ובניו קטנים היו ונשים וקטנים חייבים בפסח ראשון בלבד( 

בירושלים, והחזירוהו שלא יקבע הדבר חובה".

ובירושלמי מבואר הטעם לכך, למרות שכוונתו רצויה, כיון 

ש"הדבר מסויים" - שקשור עם איש חשוב וכו', יש לחשוש 

"שלא יקבע הדבר חובה".

נשים  ויבואו  הדבר"  "שיקבע  לחשוש  לנו  מה  ולכאורה, 

וילדים לחגוג פסח קטן בירושלים? על פניו הרי זוהי הוספה 

חיובית ומבורכת!

ובכן, מובא בספרי מוסר הטעם על כך שהציווי "לא תגרעו" 

הובא בתורה בהמשך ולאחר הציווי "לא תוסיפו". והוא, לפי 

כיון  שלא תיתכן מציאות כזו שיהודי יתחיל מ"לא תגרעו", 

יכול להיות אצלו רק  יהודי רוצה לעבוד את הקב"ה;  שכל 

העניין של "תוסיפו". ולכאורה, מה בכך שיוסיף?

אך הביאור בזה הוא: לאחר שמתחילים עם עניין של הוספה, 

אזי בא הצד שכנגד וטוען: "הנה הנך רואה שיש לך שכל טוב, 

והא ראיה - שהוספת בתורה, וכיון שכן, יכול אתה לסמוך על 

שכלך שאפשר לגרוע!"

"זכר  זה ביאר הרבי, את אחת הסיבות שלא עושים  פי  על 

יקבע  "שמא  לחשוש  יש  מסויים",  ש"הדבר  כיון  להקהל". 

ילקוט הקהל
ע"ה  טייכטל  מנחם  חיים  הרב  היה  כאשר 

קיבל הוראה מהרבי  ביחידות בשנת תשל"ה, 

וחינוך, בהיותם  לעסוק בהוצאת ספרי הלכה 

"צו השעה".

בעקבות זאת, חיבר והוציא חוברות בנושאים 

שונים מטעם "רשת אהלי יוסף יצחק".

הרבי  אל  פנה  תשמ"א  הקהל  שנת  לקראת 

בעניני  כוחות  להשקיע  כדאי  האם  בשאלה, 

בזמן  מוגבלים  ותוקפה  שמצוותה  "הקהל" 

ומקום - רק במקדש וביום מסויים.

החל  חיובית  תשובה  מהרבי  שקיבל  לאחר 

מהודרת  חוברת  יצאה  ואכן  בזה  להתעסק 

וכתובה בבהירות.

שהתחלתי  "לאחר  כותב:  לחוברת  בהקדמתו 

להתעסק בנידון, נוכחתי לדעת, כי לא זו בלבד 

שענייניה אינם מוגבלים לא בזמן ולא במקום, 

אלא - כדברי כ"ק אדמו"ר שליט"א - "הקהל" 

היותה "מצוה המשכית" תקופה: משנת הקהל 

אחת ועד לשנה הבאה, ולא במקדש בלבד, כי 

אם בכל אתר ואתר…"

היטב המקורות העוסקים  בחוברת מסודרים 

במצוה ופרטיה, על פי שיחות הרבי.

שער החוברת

31



הדבר חובה". ולכן בנוגע להקהל, שהוא דבר שיש לו קביעות, 

א  "זייער  שזהו  שראו  כיון   - שנים  שבע  כל  ונשנה  שחוזר 

געשמאקער עניין" ]עניין ערב ביותר[, שהוספה בו עלולה 

להביא לידי גרעון - הוצרכו לשלול זאת.

בנוגע  ורק  אך  אמורים  אלו  דברים  כי  מאליו,  מובן  אמנם 

להוראה  בנוגע  אך  להקהל,  זכר  וקביעת  מעשה  לעשיית 

רוחנית מהקהל - "למען ישמעו ולמען ילמדו ויראו . . לעשות 

את כל דברי התורה הזאת", ודאי שזהו עניין שצריך להיות 

בכל יום ויום, ובפרט בבוא שנת הקהל.

תחיית המתים
הרבי  של  יחסו  נשיאותו  שנות  בכל  אם  תשמ"ח.  הקהל 

למצוות הקהל היה נדיר בהיקפו ובתשומת הלב שניתנה לו 

ביחס לדורות שלפניו, הרי שבשנה זו הרבי 'החיה' ממש את 

מצוה זו, שהיתה משולה - כלשון האדר"ת - למת מצוה… 

רבינו  אצל  ההקהל  שנות  על  בסקירה  בארוכה  )כמפורט 

בקובץ זה(.

גם ביחס למהות וגדר המצוה ושייכותה בזמן הזה, העמיד 

הרבי את הדברים על כנם בצורה מפליאה.

פרטים  שני  שישנם  להבהיר  יש  לקמן,  להבא  כהקדמה 

ונידונים שונים המתבארים כאן, השלובים יחדיו בקשר בל 

למעמד  זכר  וקיום  הקהל,  מצות  של  וענינה  גדרה  יינתק: 

ההקהל - כאשר בשניהם מגלה הרבי ומוציא חידוש נפלא.

ויראו את ה' אלוקיכם
יצאו בסביבות  'תורת ההקהל'  שני ליקוטים המבארים את 

והשני  וילך  פרשת  לקראת  האחד  תשמ"ח.  תשרי  חודש 

לקראת חג הסוכות. שניהם בנויים ומיוסדים על דברי ולשון 

הרמב"ם במצות הקהל.

דרכו של הרמב"ם להתחיל את הלכותיו בקיצור תמציתי של 

תחילת  את  כדוגמא  ניקח  המצווה.  של  המעשית  הנקודה 

שמע  קרית  קוראין  יום,  בכל  "פעמיים  שמע:  קריאת  הלכות 

הפרשיות  את  לפרט  נכנס  הרמב"ם  אין  ובבוקר",  בערב 

המדוייקות אותן קוראים ואת תוכנן. הרמב"ם נוקט בתחילה 

בתכלית התמציתיות, ורק אחר כך פונה הוא לפרטי ההלכות.

אך כאן, במצות הקהל, הרמב"ם יורד לפירוט שאינו אופייני:

"מצות עשה להקהיל כל ישראל אנשים ונשים וטף בכל מוצאי 

שמיטה בעלותם לרגל ולקרות באזניהם מן התורה פרשיות שהן 

מזרזות אותן במצות ומחזקות ידיהם בדת האמת".

המפורשים  ומקומה  זמנה  את  לבאר  הרמב"ם  ניגש  בטרם 

בכתוב, וכן את פרטי הפרשיות שקורא המלך, פונה הרמב"ם 

שהן  "פרשיות   - הנקראות  הפרשיות  של  תוכנן  את  לבאר 

מזרזות אותן במצות ומחזקות ידיהם בדת האמת".

בהצגת שינוי בלתי שגרתי זה בתבנית חיבורו של הרמב"ם 

יחד עם שאלות נוספות, מוביל הרבי למסקנא ולחידוש כי 

לשיטת הרמב"ם יש למצווה זו מרקם ייחודי:

שהינו  תוכן  לחלקם  ותוכן,  טעם  ישנו  התורה  מצוות  לכל 

תוכנה  טעמה,  ברובם  אך  המצווה,  מן  יוצא  ופועל  תוצאה 

ישנו  המצווה.  אל  כנספח  עומדים  המצווה,  של  וכוונתה 

המעשה של המצווה, שהוא כל מהות וגדר המצווה, ואילו 

הכוונה מהווה תנאי צדדי.

ישנן אמנם מצוות בהן הכוונה תופסת מקום כחלק מהמצווה 

עצמה, כמו לדוגמא מצוות סוכה - שעיקר המצווה וקיומה 

תלוי בכוונתה. אך סוף-סוף, מעשה המצווה וכוונתה, מהווים 

הרי  הכוונה,  נחסרה  גם אם  ולכן  שני חלקים של המצווה, 

שמעשה המצווה שלם.

במצווה  גדר  מהווה  הכוונה  בה  הקהל,  מצוות  מכך  שונה 

ההקהלה  בפעולת  מוגבל  אינו  הקהל  מצוות  גדר  עצמה. 

והקריאה - כאשר רק תכליתה היא חיזוק הדת, אלא "חיזוק 

דת האמת" הוא עצם המצווה עצמה.

נקודה זו ניכרת בציווי התורה על הקהל, כאשר בפסוק אחד 

"הקהל את העם האנשים והנשים  כותבת התורה את הציווי 

ממשיכה  עצמו  הפסוק  ובאותו  בשעריך",  אשר  וגרך  והטף 

32



מיד אל תכליתה ומהותה של המצווה "למען ישמעו ולמען 

ילמדו ויראו את ה"א ושמרו לעשות את כל דברי התורה הזאת". 

ומטרת  המצוה  מעשה   - נושאים  שני  כאן  אין  כי  ללמדך 

יראת ה' בכלל  - החדרת  ישנו כאן  המצוה, אלא דבר אחד 

ישראל, מטרתה היא-היא מצוותה.

". . חייבין להכין לבם ולהקשיב  זהו גם מה שכותב הרמב"ם 

אזנם לשמוע באימה ויראה וגילה ברעדה כיום שניתנה בו בסיני, 

אפילו חכמים גדולים שיודעים כל התורה כולה חייבין לשמוע 

בכוונה גדולה יתרה ומי שאינו יכול לשמוע מכוין לבו לקריאה 

זו שלא קבעה הכתוב אלא לחזק דת האמת ויראה עצמו כאילו 

הוא  שליח  שהמלך  שומעה  הגבורה  ומפי  בה  נצטוה  עתה 

להשמיע דברי האל".

"לחיות  הרבי  של  בלשונו   - הוא  המצוה  של  עניינה  שכן 

מחדש )איבערלעבן( את מעמד הר סיני", כך שכל עם ישראל 

"ישמעו" ו"ילמדו ויראו את ה'".

"זֵכֶר" מהו
כך שלא  ודיבר בפליאה על  הזכיר הרבי  י"ג תשרי  בשיחת 

מעמד  הקהל  לגבי  וקבעו  שקיימו  הדורות  במהלך  מצינו 

לזכר ההקהל, למרות לימוד הגמרא מהפסוק ציון דורש אין 

לה - מכלל דבעי דרישה. הרבי אף חיזק את השאלה מכך 

שהקהל קשור עם "מועד שנת השמיטה", ובעוד השמיטה 

גם כיום נוהגת - ולדיעות מסוימות אף מדאורייתא, לא מצינו 

התייחסות בנוגע למצות הקהל?!

בשיחת שבת בראשית שב הרבי לדון בענין, והביא גם טיעון 

את  לחדש  שרצה  מהחוג  מהרבנים  אחד  ידי  על  שהועלה 

אנו  ימינו  שעד  לכך  שהסיבה  האומר  להקהל,  זכר  מעמד 

לא חידשו את המעמד, היא לפי שקיום מעמד שכזה בזמן 

הגלות יכול להתפרש ע"י אומות העולם כמרידה במלכות, 

בגדול  ובוחרים  מתאספים  מישראל  שרבים  יראו  כאשר 

שבהם לקרוא בתורה - דוגמת המלך שהיה קורא, עלול דבר 

זה להוביל לפיקוח נפש של רבים מישראל. ובכך רצה אותו 

רב לחלק בין זמן המשנה והלאה לימינו אלה.

#2
25

09
3 ,

 JE
M

33



אך הרבי דחה טענה זו, שכן בדברי ימי ישראל היו גם שנים 

וכמו  בהן הייתה רשות לבני ישראל לקיים שלטון עצמאי, 

שנשיאותם  שבבבל,  גלותא"  ה"ריש  או  רבי,  של  נשיאותו 

נמשכה כמה וכמה שנים - ביניהן מוצאי שנת השמיטה. 

בתקופות אלו, לא היה קיים החשש שמעמד הקהל יתפרש 

כמרידה במלכות. ובכל זאת, לא מצינו שקיימו מעמד שכזה 

- בדומה וזכר למעמד שהיה בזמן הבית.

כאן חידש הרבי חידוש נפלא, כאשר המשך הביאור בדברים 

נמשך גם בשבתות שלאחר מכן, המגדיר מחדש את המושג 

"זכר למקדש".

פירוש הדברים של עשיית זכר הוא, כאשר ישנו דבר שחלף 

ועבר ואינו קיים עוד, עושים פעולה מסויימת שעל ידה ישאר 

'זכר' אליו. כאשר אמנם הדבר עצמו )או על כל פנים נקודתו 

העיקרית( קיים, אין צורך ואין אפשרות לעשות לו 'זכר'.

ובנוגע ל'זכר למקדש', מובן ששייך הוא רק בפעולה החסרה 

את העניין המרכזי שהיה במקדש, שלכן אין זה כי אם 'זכר' 

בלבד. אך פעולה שבה ישנו העניין המרכזי שהיה במקדש, 

אין זה 'זכר' כי אם הדבר עצמו ממש.

זכר  הפסח,  בחג  ומרורים  מצות  אכילת  ניקח  כדוגמא 

לא  אשר  ומרורים,  מצות  על  נאכל  שהיה  הפסח  לאכילת 

הוא  פסח  של  עניינו  שכן  כן.  גם  בשר  לאכילתם  מצרפים 

זה ש"מתחילתו לא בא אלא לאכילה" - אכילת בשר, ובאם 

כל  שחסרים  אף  בשר,  ומרורים  המצות  עם  לאכול  יתקנו 

תנאי המצוה יהיה זה כאכילת הפסח ממש ו"נראה שאוכל 

קדשים בחוץ".

על פי זה יובן מדוע במצוות הקהל לא שייך לקיים 'זכר' אליה. 

כמוזכר לעיל, עניין מצוות הקהל הוא "למען ישמעו ולמען 

ילמדו ויראו", ובלשון הרמב"ם "לחזק דת האמת", וכל שאר 

פרטי הדינים הינם רק תנאים במצוה, שאף אם הם לעיכובא, 

הינם תנאים בלבד ולא עיקר המצוה.

כאשר עושים מעמד זכר להקהל, ומזרזים את העם במצוות 

- אין זה 'זכר' בלבד, אלא ענין זה עצמו של "הקהל . . ליראה 

בהעדר  המצוה  חובת  ידי  יוצאים  לא  שכמובן  )אף  ה'"  את 

הפרטים המעכבים(, ואילו לא יהיה "הקהל . . ליראה את ה'" 

- אף זכר לא יהיה.

הידוע  ע"ד הצחות, מהפתגם  לדבר  דוגמא  הביא  אף  הרבי 

שישנם עניינים שלא ניתנים לחיקוי )"נאָכמאַכן"(, כי החיקוי 

העניין עצמו )אמנם הרבי לא הזכיר במפורש על  הוא הוא 

"גוטע אידן"(...  מה הפתגם, אך הכוונה היא לפתגם אודות 

"נאָכמאַכן" את העניין  זה בנידון דידן, שלא שייך  ועל דרך 

של "הקהל".

וזוהי הסיבה שבמשך הדורות לא קיימו מעמד זכר להקהל, 

של  הענין  עצם  אלא  'זכר',  רק  יהיה  לא  שכזה  מעמד  שכן 

ומלך,  הקהל, אותו אין לעשות בזמן הזה ללא בית מקדש 

#8
58

50
 , J

EM

34



איבערלעבן
לפנינו צילום מהגהות הרבי על מכתב כללי מתורגם לאנגלית לילדי ישראל שטרם גיל בר או בת 

מצווה מחול המועד סוכות תשמ"א.

המכתב במקורו נכתב כמובן באידיש, ותורגם ללה"ק ואנגלית. 

תוכן המכתב הוא שאנו נמצאים בשנת הקהל, והיות שבהגיע מועד מסוים בשנה בו התרחש 

מאורע מיוחד עלינו 'לחיות' אותו מחדש, אשר על כן עלינו להתבונן ולפעול שה"מלך" - האמונה 

בה' - "יקרא לפניו" וישפיע על מעשיו. כמו כן מעורר הרבי אודות עריכת "כינוסי הקהל".

יאר  אין  צייט  באשטימטע  א  קומט  עס  ווען  אז  אויך,  איר  ווייסט  "זיכער  נכתב  המקורי  במכתב 

ווען באם אידישען פאלק האט געטראפן א גאר וויכטיגע געשעניש זאגט אן תורה אז מען זאל זיך 

אריינטראכטן אין איר, זיך פארשטעלן און איבערלעבן זיי און אפלערנען פון איר ווי אזוי און אין וואס 

דאס זאל ווירקן און צוגעבן אין דעם אייגענעם לעבן איצטער".

]תרגום חפשי: ודאי יודעים הינכם גם כן, שכאשר מגיע זמן מסויים בשנה בו לעם היהודי התרחש 

מאורע חשוב אומרת התורה להתבונן בו, לדמיין לעצמו ולחיות אותו מחדש וללמוד ממנו כיצד 

ובמה זה יפעל ויוסיף בחייו האישיים בהווה[.

כאשר תרגמו את המכתב לאנגלית, כתבו כך:

.”and to think deeply about these events, and imagine that we were there in person“

]תרגום חפשי: ולחשוב לעומק על האירועים האלה, ולדמיין זאת כמו שהיינו שם באופן אישי[.

בשעה שהכניסו לרבי את המכתב להגהה, מחק הרבי את המילים "imagine that" ]לדמיין זאת[ 

וכתב: "איבערלעבן זיי כאילו" ]לחיות אותם מחדש[.

המכתב המקורי בכתב ידו של הרבי

הגהת המכתב באנגלית

35



דבר שיביא לזילות ח"ו בקדושת המעמד הנעלה של 'הקהל' 

בבית המקדש.

על  הרבי  והקשה  שב  נח  ש"פ  בשיחת  כי  לציין,  יש  אמנם 

ויה"ר  בזה,  נתוסף  לזמן  "מזמן  )בהקדימו:  האמור,  ההסבר 

נוספים  דברים  שמצינו  מכך  כו'"(,  שלם  דבר  מזה  שיעשו 

להם עושים זכר אף שעיקר הדבר ישנו וחסרים רק תנאים 

המעכבים, וסיים רבינו את דבריו: "ותן לחכם ויחכם עוד".

כאשר ביקר גאב"ד בוסטון, הרב מרדכי סאוויצקי ע"ה, אצל 

'הקהל',  אודות  השיחה  נסובה  תשמ"ח,  כסלו  בד'  הרבי 

מאטער  "איך  זו:  סוגיא  על  הרבי  התבטא  השיחה  ובמהלך 

אויף זיך א לאנגערע צייט ]אני מתייגע על כך זמן רב[", "עדיין 

לא מצאתי תירוץ קל ופשוט, לא באופן של 'לומדות' שכן הוא 

צריך להיות מובן ומתאים לאלה הנכללים ב"הקהל" - אנשים 

נשים וטף". ובסיום השיח על כך אמר לו הרבי: "אם תמצאו 

ביאור מתאים לשאלה זו אהי' מרוצה מכך".

בשיחה בפרשת וישב בשנה זו הזכיר הרבי את מנהג נתינת 

דמי חנוכה, ואמר כי במנהג רבותינו נשיאנו ישנה גם הגבלה, 

החמישי".  או  רביעי  נר  "בליל   - אחת  פעם  היא  שהנתינה 

ובטעם הדבר יש לומר "כדי שלא יעשה דבר הרגיל, שאז, 

אין זה מעורר התפעלות והתרגשות כל כך כמו בדבר חדש".

ובשיחה המוגהת בהערה 89 מביא כ"ק אדמו"ר דוגמא לכך 

דיש   - להקהל  זכר  קבעו  לא  שבשלה  הסיבה   - מהקהל 

לומר, שזהו בכדי לייקר את מעמד ההקהל בבית המקדש. 

את  "הקהל  של  מעמד  שמיטה  כל  במוצאי  יקבעו  שאם 

העם האנשים והנשים והטף" - יוריד הענין מהיוקר והערך 

של מעמד ההקהל בבית המקדש. כאן לא מזכיר הרבי על 

הבעייתיות בעריכת 'זכר', אך מציין לשיחת ש"פ בראשית.

ו"תן לחכם ויחכם עוד".

#2
01

73
2 ,

 JE
M

36



תקנתנו
'זכר'  לתקן  שייך  לא  מדוע  הרבי  בהן מסביר  אלו,  בשיחות 

את  לשלול  אלא  באמור  שאין  הרבי  ומדגיש  שב  להקהל, 

תיקון מעמד כ'זכר להקהל', וכמו שמתבטא הרבי: "לפלפולא 

כינוסי  מקיום  לגרוע  שאין  חלילה  אך   - בלבד  דאורייתא" 

הקהל ופעולות המוסיפות ביראת שמים, אשר עליהם ישנו 

להתעוררות  הם  מביאים  הקהל  ובשנת  תמידי,  וחיוב  ציווי 

והתרגשות יותר מאשר בשאר השנים.

וכל השקלא וטריא היא רק כדי שכאשר יבוא מישהו ויטען 

נגד כינוסי הקהל בתואנה שאי אפשר לעשות הקהל בזמן 

שבזמן  יודעים  הכל  מאומה!  מחדש  אינך  לו:  יאמרו  הזה, 

הזה לא שייך לקיים מצות הקהל, אך אנו באים מכח החיוב 

התמידי לעורר יהודים בתורה ומצוות.

בשיחות נוספות מסביר הרבי בעומק יותר:

התורה היא נצחית, וכל מצוה יש בה תוכן והוראה רוחנית 

המצווה  את  לקיים  שייך  לא  כאשר  גם  לקיים  יש  אותה 

ניתן לקיים את  גם בחוץ לארץ  ולדוגמא,  במובנה הפשוט. 

ה'חינוך'  כדברי  שהוא  שמיטה,  שנת  של  הרוחני  התוכן 

שהאדם יכיר "שהכל ברשות אדון הכל", וגם לא רק בשנת 

השמיטה. אמנם, ברוב המצוות הנצחיות שבהן היא בפרטים 

מסויימים או רובדים שונים של המצוה, ולא בעיקרן.

ברם, מצות הקהל מתייחדת בכך שבה תוכן המצוה )"לחזק 

דת האמת"(, וכונת הלב, היראה והאימה, אינם רק מטרות 

או צורת הסתכלות - אלא הם הם עצם המצוה, וברור הדבר 

שתוכן וכוונה זו נצחיים המה. אם כן נמצא, שבמצות הקהל 

מתגלה עניין הנצחיות לאין שיעור מבשאר המצות.

הרבי לא מסתפק בכך, ומוסיף שאדרבא - בימינו אנו ישנה, 

כפי  הקהל  מצות  על  והוספה  מעלה  מסויימת,  במידה 

שהתקיימה בבית המקדש. 

את  לפעול  יותר  נקל  פשוט  איש  שאצל  בחסידות,  מבואר 

ששכל  מאחר  גדול,  חכם  אצל  מאשר  עול'  ה'קבלת  עניין 

וקבלת עול הם שני דברים מנוגדים ולא יכולים לשכון שניהם 

בגילוי אצל האדם, ולכן על החכם להגביר את הקבלת עול 

על השכל. איש פשוט לעומתו, היות ואצלו אין השכל מפריע 

- קל יותר לגלות אצלו את ענין הקבלת עול.

המצוות  את  מקיימים  כאשר  להקהל:  בנוגע  זה  דרך  על 

כפשוטן, עלול לפעמים קיומן המעשי לטשטש ולהסתיר על 

קיומן ברוחניות, מה שאין כן כאשר לא שייך קיומן בפשטות 

והקיום כולו הוא רק ברוחניות.

שבית  בזמן  חטאת:  קרבן  הקרבת  את  הרבי  הביא  כדוגמא 

המקדש היה קיים, כאשר יהודי הביא לבית המקדש קרבן 

הגדול  ה"שטורעם"  את  הוא  ורואה  שמן",  "שור  חשוב, 

שנעשה סביב להקרבת השור השמן, עד כדי כך שעשרים 

וארבעה אנשים מתעסקים עם הקרבת השור על המזבח - 

ובמילא, במעמדו  עשוי הוא לחשוב שיכול להסתפק בכך. 

ומצבו הרוחני ישאר כמקודם, שנפש הבהמית שלו נשארת 

"שור שמן"...

אולם בזמן הגלות, בשעה שאין ביכולתו להביא קרבן גשמי 

ולהקריבו על גבי המזבח, יודע יהודי כי עליו לעבוד בעבודת 

הקרבנות הרוחנית, להקריב-לקרב את נפשו לה' באמצעות 

37



עבודת התפילה. כי יודע הוא שמלבד זאת, אין לו אפשרות 

אחרת לקרבן ולא יכול לטעות אולי יסתפק במשהו אחר.

שבית  בזמן  הקהל.  למצות  בנוגע  גם  הוא  הדבר  אותו 

המקדש היה קיים, עת היו מקיימים מצות הקהל כפשוטה 

קריאת  לשמוע  בו  מתכנס  היה  העם  וכל  תפארתנו  בבית 

הפרשיות מהמלך, יכול היה להיווצר מצב בו מסתפקים רק 

בחלק המעשי והטכני של הקהל, ולא לתת את תשומת הלב 

הראויה לתוכן הרוחני - "ליראה את ה' אלקיכם כל הימים".

זה, בשעה שלא שייך לקיים את מצות הקהל  ברם בזמננו 

בתוכנה  וההכרח  הנחיצות  יותר  אף  מודגשת  כפשוטה, 

הפנימי של המצוה - הביטול ויראת ה' הצריכים להיות בבית 

צריך  שבקהל  שהגדול  ובכך  פנימה,  בנפשו  אשר  המקדש 

לעורר את סביבתו - האנשים והנשים והטף "ליראה את ה'".

הרבי אף השתמש על כך בביטוי "קלקלתנו זוהי תקנתנו", 

כי כעת כל אחד ואחת מישראל יכול וצריך לקיים את תוכן 

של  הראשון  טוב  יום  במוצאי  רק  ולא  הקהל,  של  המצוה 

סוכות אלא בכל השנה כולה. ועד שמציאותו של כל אחד 

עליו  שניכר  'הקהל',  של  מציאות  נעשית  מישראל  ואחד 

שהוא "הקהל איד".

גם ב'ליקוט' שיצא לחג הסוכות מתייחס הרבי לעניין האמור, 

ובשולי הגליון מבהיר שכמובן "אין ביאור זה נוגע ח"ו וח"ו 

ומה  קיים,  הי'  שביהמ"ק  בזמן  הקהל  מצות  קיום  במעלת 

גדול ממעמד דשומע מפי הגבורה. וכהלכה פסוקה ברמב"ם: 

שהמלך שליח הוא להשמיע דברי הא-ל". אך בפן מסויים 

מתוכנה  הדעת  מהסחת  להיזהר  צורך  שאין  מעלה  ישנה 

העיקרי של המצוה.

שנמצאים  עצמו,  זה  בדבר  שהתבוננות  עוד,  מוסיף  הרבי 

בגלות ואין בית המקדש קיים וכל התנאים שלא מאפשרים 

יותר להכין את הלב  לקיים את המצוה כפשוטה, מעוררת 

לתוכן המצוה - ליראה את ה'.

לסיכום:

את דיון רב שנים זה מסכם הרבי בשתי נקודות עיקריות:

א היות וזהו 'דבר מסויים', יש לחשוש שמא יקבע הדבר 	.

לחובה שלא לצורך, ומההוספה יגיעו חלילה לגירעון.

ב של 	. המרכזי  חלקה  הינו  הקהל  מצות  ותוכן  הואיל 

המצוה לא שייך לעשות זכר לה, שכן קיום מעמד שיביא 

ה'הקהל'  מעמד  במקום  ה''  את  'ליראה  להתעוררות 

אינו רק זכר, ואין לעשותו כיוון שיביא לזילות במעמד 

ה'הקהל' כפי שנערך בבית המקדש. קיום מעמד שכזה 

לעיתים תכופות יוריד מיוקר המעמד שנעשה במקדש.

אך אין בדיון האמור לגרוע מקיום תוכנה של המצווה - ללא 

'זכר' להקהל, מאחר ותמיד ישנו חיוב  קיום מעמד שיהווה 

להוסיף ביראת שמים, ועל אחת כמה וכמה בשנת הקהל.

#1
30

34
 , J

EM

38



#2
00

53
5 ,

 JE
M

39



שנות הקהל_ בצל_ הרבי והנחל_ת מבצע הקהל_



'הקהל' ב־770 הן שנים מיוחדות ולא שנות 

שהיה  מי  מסוימת,  במידה  רגילות. 

כל  בו  'הקהל'  מעמד  מעין  חש  'הקהל',  בשנת  ב־770 

- המלך, נשיא  העם מתכנס סביב המלך, כאשר הרבי 

הדור, עומד בלילות חג הסוכות ומלמד את כל העם את 

התורה.

את  הרבי  הזכיר  מספור  רבות  ושיחות  בהתוועדויות 

קדושה  ופעולה  מצוה  שבכל  והסביר,  'הקהל',  מצות 

שהיא  בה  לחוש  צריך   - השנה  כל  במשך  שעושים 

חלק מ'שנת הקהל'. היו שנות 'הקהל' בהן לאורך כל 

השנה כולה, כמעט בכל שיחה והתוועדות, הזכיר 

היום  עניין  את  וקישר  השנה  מהות  את  הרבי 

ל'הקהל'.

תהליך,  לשרטט  ניתן  כללי  באופן 

ההולך ומתעצם משנת הקהל אחת 

לחברתה:

#1
64

88
7 ,

 JE
M



קודם  הרבה  עוד  התחילה  זו  מגמה 

קבלת הנשיאות של הרבי. ההתייחסות 

הרבי  של  לנו(  הידועה   -( הראשונה 

למצות 'הקהל' וענינה היא בהתוועדות 

השואבה  בית  בשמחת  מופלאה 

תרצ"ב.

בעת ההיא היה הרבי במחיצת חותנו, 

כ"ק אדמו"ר מוהריי"צ, ששהה בחודש 

תשרי תרצ"ב באטוואצק. בחול המועד 

שחתנו,  הריי"צ  הרבי  ביקש  סוכות, 

ותלמידי  החסידים  עם  יתוועד  הרבי, 

וכפי שסיפרו הנוכחים בה  התמימים, 

- הייתה זו התוועדות מיוחדת במינה.

שעות)!!!(,  תשע  נמשכה  ההתוועדות 

כאשר כל הנוכחים משתאים מגדולתו 

טפח  התורה.  חלקי  בכל  הרבי  של 

מאישיותו התורנית-רוחנית נתגלה אז 

לפניהם - כאשר בשולחן המלך הוגשו 

בשילוב  ואגדה,  הלכה  ונסתר,  נגלה 

הוראות ולקחים בעבודת ה'. וכך סיפר 

הרב משה אליהו גערליצקי ע"ה, שזכה 

להשתתף באותו מעמד נורא־הוד:

אפילו  מחותנו  'זז'  לא  הרבי  "בכלל, 

מהרבי  מש  לא  פשוט  הוא  לרגע, 

הרבי  ישב  בהתוועדויות  הריי"צ. 

משני  והרש"ג  והרבי  בראש,  הריי"צ 

והבחורים  מסביב,  ישב  הקהל  צדיו. 

עמדו מאחור. כאשר הרבי הריי"צ אמר 

מאמר היה הרבי עומד, ואחר־כך ידעו 

במילה. אם  מילה  לחזרו  יכול  שהרבי 

היה דבר לא מובן - היינו מסתכלים על 

הרבי בכדי שיסביר זאת. זה היה יוצא 

מגדר הרגיל.

כאשר  להיות  הזכות  לי  "הייתה 

להתוועד  לרבי  הורה  הריי"צ  הרבי 

בשמחת־בית־השואבה  ה'עולם'  עם 

שצריך  דובר  החסידים  בין  בסוכות. 

שהחסידים  לוודא  כדי  קשר  ליצור 

מהסביבה יבואו.

ידענו  לא  לפני־כן  התכוננו...  "כולם 

הרבי,  של  חתנו  שהוא  ידענו  דבר, 

אבל  גדול,  תלמיד־חכם  שהוא  ידענו 

ידענו  לא  אז  עד  כמה.  עד  ידענו  לא 

הנושאים,  בכל  מיוחד  כל־כך  שהרבי 

חידושים  שמענו  זו  בהתוועדות  ורק 

יוצאים מגדר הרגיל.

"הרבי התחיל מציטוט המשנה "יהודה 

בן תימא אומר הוי עז כנמר וקל כנשר 

רץ כצבי וגיבור כארי לעשות רצון אביך 

המפורטים  וההסברים  שבשמים", 

יאומן.  זה בקצב לא  נמשכו בזה אחר 

שעות ארוכות "עפו" שם דברי גאונות 

וירושלמי,  של גמרות, מדרשים, בבלי 

זוהר וקבלה וסיפורי חסידים. זה היה 

משהו אדיר. 	

"כל הקהל, ובעיקר האורחים מוורשה 

ויהודי אוטווצק, עמדו שם משתוממים 

מהגאונות. עד אז איש בכלל לא הכיר 

ועכשיו  שלו,  הגאונות  ואת  הרבי  את 

לפני  אם  לראשונה.  זה  את  ראו 

דרך  הקהל  לכל  היתה  ההתוועדות 

הרבי',  של  כ'חתנו  רק  הרבי  אל  ארץ 

עכשיו - זו נהפכה לדרך ארץ, הערכה 

ויראת כבוד אחרת לגמרי".

ראשי  את  הכתב  על  העלה  אף  הרבי 

המתפרסים  מההתוועדות,  הפרקים 

במחברת רשימותיו הק' על פני אחד־

עשר עמודים!

בהיות ששנה זו הייתה שנת 'הקהל' - 

אמר הרבי, בין היתר, ביאור עמוק על 

בתורה  הקריאה  וענין  'הקהל'  מצות 

נפתח במילים:  ע"י המלך, כשהביאור 

"בשנה זו בחוהמ"ס, הרי לבד שביה"ש, 

ולאחר־מכן  הקהל",  מצוות  גם  ישנה 

נגלה  על־פי  באריכות,  מבואר  העניין 

וחסידות.

התכתבות הרבי 
עם אביו

הגאון  לאביו  שלח  הרבי  הנראה,  ככל 

נ"ע  יצחק  לוי  רבי  והמקובל  החסיד 

הנאמר  אודות  )גם(  סיפר  ובו  מכתב 

בהתוועדות זו, שכן, באור ליום ד' ט"ו 

כסלו תרצ"ב שיגר רלוי''צ לרבי מכתב, 

בקשר עם יום הנשואין השלישי, ושם 

הדברים  מתוך  לנקודה  הוא  מתייחס 

למצות  מעשר  וידוי  בין  )הקשר 

הקהל(, וכדרכו - באריכות גדולה ועל-

בלקוטי  שנדפס   - המכתב  קבלה.  פי 

לוי יצחק אגרות קודש עמ' רלט־רמט, 

עמודים)!(  כעשרה  פני  על  ומתפרס 

הבאה:  המדהימה  בשורה  מסתיים   -

לי  נשאר  ולא  אחד,  בלילה  "כתבתיו 

העתק" - - -
JE

M
 10

44
89

42



תשי"ג
לנו(  הידוע  )ככל  בה  הבאה  הפעם 

ה'הקהל',  לעניין  התייחסות  קיימת 

היא בשנת תשי"ג - ה'הקהל' הראשון 

בנשיאות הרבי.

 - עוד טרם תחילתה של שנת תשי"ג 

במכתב כללי לקראת השנה החדשה, 

תשי"ב  אלול  ח"י  התאריך  את  הנושא 

- כותב הרבי דברים נפלאים על שנת 

'הקהל', ועל העבודה המוטלת על כל 

יהודי בשנה זו. וכך כותב הרבי:

" . . לקראת השנה החדשה הבאה עלינו 

הנני  ולברכה,  לטובה  ישראל  כל  ועל 

ובנות  בני  ואחיותינו,  אחינו  לכל  שולח 

יחיו,  ה' עליהם  ישראל, באשר הם שם, 

ברכה חמה להכתב ולהחתם לשנה טובה 

ומתוקה.

מקץ ובמועד שנת השמיטה, האי שתא, 

חזק  עמוד   - המצוה  בזאת  אנו  נזכרים 

ויסוד גדול בדת, 'מצות הקהל', אשר כל 

היו   - והטף"  והנשים  "האנשים   – העם 

נקהלים במקום המקודש, שיבנה בב"א, 

שמים,  מלכות  קבלת  פרשת  לשמוע 

של  בריתות  קבלת  מצוות,  עול  קבלת 

תעשר".  "עשר  לרבים  ומשמיע  תורה, 

ואף על פי שבכל עת ובכל שעה מצווים 

דרך  לשמור  והבנות  הבנים  בחינוך  אנו 

השמיטה  שנת  ובמועד  מקץ  הנה  ה', 

ובתוספות  שאת  ביתר  בזה  אנו  מצווים 

גו'  "ובניהם  שנאמר:  וכמו  התעוררות. 

ישמעו ולמדו ליראה את ה'".

חג  ובימי  הנוראים  בימים  אשר  ובטח 

הסוכות, ימי הקהל, הבע"ל, יתעורר כל 

ציבור,  בצרכי  עוסק  כל  מנהיג,  כל  רב, 

ודברים   - נשמעין  דבריו  אשר  אחד  כל 

היוצאים מן הלב, לב ער שישנו לכל אחד 

ואחת מישראל, נכנסים אל לב השומעים 

וסביבתו לתורה  בני עדתו  לעורר את   –

עז,  וביתר  שאת  ביתר  שמים  ויראת 

את  ולהרחיב  לחזק  לתמוך,   - ובפרט 

מוסדות החינוך הכשר, חינוך של לימוד 

ולהביא  ולהקהיל  שמים,  ביראת  תורה 

את הבנים והבנות להתחנך בהם, להיות 

נצר מטעי הוי' מעשה ידיו להתפאר. ואני 

תקווה אשר התעוררות והשפעה זו תהא 

נמשכת ופועלת על כל השנה כולה. 

לגאולה  יתברך  השם  יזכנו  זאת  ובגלל 

לעשות  צדקנו,  משיח  ידי  על  השלימה 

בית  בזבול  הקהל  מצוות  ולקיים 

תפארתנו, במהרה בימינו, אכי"ר . . ".

כאמור,  שהיה,  זה,  למכתב  בנוסף 

הרבי את  הזכיר  בה  הפעם הראשונה 

אקטואלי  ובהקשר  ה'הקהל'  עניין 

הוסיף  ויהודי,  יהודי  כל  לחיי  הנוגע 

אף  זאת  הזכיר  שנה  ובאותה  הרבי, 

מדי  לשלוח  שנהג   - הקבוע  במברק 

ערב ר"ה לאנ"ש בכל רחבי תבל:

"כתיבה וחתימה טובה. הצעתי להתוועד 

והקהילו האנשים והנשים והטף ללמוד 

ליראה את השם".

 - הסוכות  בימי  תשרי,  חודש  במהלך 

'הקהל', שב  החג בו היה נערך מעמד 

הרבי ועורר שוב על עניין ה'הקהל'. 

#1
05

06
1 ,

 JE
M

43



פעמיים  הרבי  התוועד  השנה  באותה 

)באופן חריג וחד-פעמי!( בלילי שמחת 

בית השואבה. פעם אחת התוועד הרבי 

עם תלמידי הישיבות, כרגיל בכל שנה, 

ובפעם השניה התוועד הרבי - כהמשך 

עבור   - ובעיקר  שלפנ"ז,  להתוועדות 

תלמידי  ב"איגוד  החברים  התלמידים 

הישיבות".

המועד  דחול  ב'   - הראשון  בלילה 

שנה.  בכל  כרגיל  הרבי  התוועד   -

ענייני  אודות  נסבו  השיחות  כמצופה, 

החג, אך לקראת סוף ההתוועדות אמר 

הרבי:

"מצד הזמן )השעה המאוחרת( - צריכים 

אבל,  ההתוועדות,  את  להפסיק  עתה 

לאמיתתו של דבר אין זה הפסק . . שהרי 

ובפרט הענין ד"הקהל"  ענינים  יש כמה 

ההתוועדות  להמשך  שמשאירים 

שיספיקו  ענינים  עוד  ויש  בלילה,  מחר 

שההפסק  כך   .  . מחרתיים  בשביל  גם 

להמשך  "הכשר"  בבחינת  הוא  עתה 

ההתוועדות מחר.

ולכן יברכו עתה ברכה אחרונה - מלבד 

אלה שנשארים להמשיך את ההתוועדות 

שתהי'   - בברכה  ונסיים  יותר,  מאוחר 

השואבה",  בית  שמחת  פריילעכע  "אַ 

ולהמשיך השמחה על כל השנה כולה".

עם  שוב  הרבי  התוועד  למחרת  ואכן, 

הקודש  ובשיחות  התמימים,  תלמידי 

ביותר  נפלאות  ובמילים   - הרבי  דרש 

- שתלמידי התמימים יתעסקו בענייני 

'הקהל' וב'שטורעם' גדול.

הביצוע:  דרכי  את  פירט  אף  הרבי 

ולהראות  לזמן  מזמן  אותם  "לאסוף 

"שמע  מכריזים  שיהודים  איך  להם 

ישראל", ולעורר אותם ליראת שמים, 

עול  וקבלת  עול מלכות שמים  קבלת 

בפועל  מעשיות  מצוות  וקיום  מצוות, 

ממש", ובכל אופן - שכל חבר ב'איגוד 

עצמו,  על  יקבל  הישיבות'  תלמידי 

בלי נדר, "לפעול על יהודי אחד ]לכל 

וקיום  התורה  בלימוד  חיזוק  הפחות[ 

שני  בימים  צדקה  ליתן  המצוות, 

וחמישי )וכן בערב שבת(, וללמוד בכל 

יום שולחן ערוך אורח חיים".

המיוחד  היחס  עצום;  חידוש  זה  היה 

הקהל  מצות  כלפי  הרבי  שגילה 

בימינו,  שלה  המעשית  והרלוונטיות 

עד כדי ש"בימינו אלה מוטל חיוב זה 

של  אמות  לד'  השייכים  אלה  כל  על 

בהוראתה  לעסוק  שעליהם  תורה", 

האקטואלית - "להשפיע ולפעול בכל 

הסביבה שלהם בעניני יראת שמים".

"ליראה את ה'"

בהתאם להוראת הרבי שנשמעה כבר 

טרם כניסתה של שנת תשי"ג, החליטו 

על  הקודש  בארץ  אגו"ח'  'צעירי 

לעניינים  הקשורות  מקיפות  פעולות 

אלו בפרט. בפעילויות אלו נטלו חלק 

כל תלמידי התמימים ואנ"ש. המטרה 

כינוסים,  שיותר  כמה  לארגן  היתה: 

"האנשים  את  להקהיל  שמטרתם 

לקיום  לעוררם  והטף",  הנשים 

באזניהם  ולהשמיע  והמצוות,  התורה 

ולחיזוק  הילדים  לחינוך  חובתם  את 

היהדות. 

בחודש  זאת,  התארגנות  בעקבות 

 - בחוהמ"ס  ובפרט   - בכלל  תשרי 

ותלמידי  חב"ד  מחסידי  רבים  עברו 

ברחבי  יישובים  בעשרות  התמימים 

הארץ. ביקורם עשה רושם בל יתואר 

היה  והיישובים;  הערים  תושבי  על 

ממשית  וחיזוק  עידוד  כזריקת  זה 

44



למאבקם היום יומי על שמירת התורה 

והמצוות.

מיד לאחר ראש השנה, נסעה קבוצת 

שובה"  "שבת  את  לשבות  תמימים 

מעברה  בשעתו  שהייתה  כץ,  בפרדס 

קטנה לעולים חדשים, שם נאמו בפני 

החינוך  חובת  אודות  אנשים  מאות 

הכשר וחיזוק היהדות. 

רושם  שהותיר  הביקור,  בעקבות 

נקבעו  המעברה,  מתושבי  רבים  על 

ספרי  ועשרות  תורה,  שיעורי  במקום 

קודש נתרמו והובאו למקום.

באותה השבת ביקרו אנ"ש גם בבת ים 

והיישובים הסמוכים; גם שם הסתובבו 

את  בפניהם  והקריאו  התושבים  בין 

לקראת  שנשלח  הרבי  של  מכתבו 

השנה החדשה. בכל מקום אליו הגיעו 

וחיבה  באהבה  אותם  קיבלו  אנ"ש, 

החינוך  בענין  נאומיהם  ותוכן  גדולה, 

כייסוד  ממשיות,  לפעולות  הביא 

רבים  אלו.  ביישובים  תורה  שיעורי 

משאלתם  את  הביעו  גם  מהתושבים 

לשלוח את ילדיהם לת"ת ולישיבות. 

הפעולות  הלכו  הסוכות  חג  בהגיע 

והתרבו. כל ימי חוהמ"ס נוצלו לאותן 

לב  שימת  תוך   - כמובן  הפעולות, 

הכינוסים  בכמות  הוספה  על  מרובה 

"חוליות"  בשליחת  וכן  הנערכים, 

לערים נוספות. 

רכב, שעל  יום  מידי  יצא  חב"ד  מכפר 

כל  של  ובמרכזו  רמקול,  הותקן  גבו 

ישוב וישוב נערכה חגיגת שמחת בית 

נאומים  נישאו  כשלאחריה  השואבה, 

על מעמד ה'הקהל' שהיה נערך בבית-

בזמננו  ה'הקהל'  ומשמעות  המקדש 

אנו. בין נאום לנאום יצאו כולם בשירה 

וריקודים.

הייתה  זו,  היקף  רבת  פעילות  במרכז 

ומעמד  השואבה  בית  שמחת  חגיגת 

שערים  מאה  בישיבת  'הקהל' 

בירושלים.

מודעות גדולות פורסמו מראש אודות 

קיום החגיגה בהשתתפות זקני הרבנים 

התאספו  מועד  מבעוד  החסידים. 

אלפים מבני ירושלים באולם הישיבה. 

עקב הקהל העצום שהתאסף, הותקן 

שהעומדים  כדי   - רמקול  במהירות 

הם  אף  יוכלו  מקום  מחוסר  בחוץ 

לשמוע את נאומי הרבנים.

בין חשובי הרבנים שכיבדו את המעמד 

בנוכחותם היה הגאון הרב שלמה יוסף 

את קהל השומעים  ע"ה שריתק  זווין 

חז"ל  במאמרי  המתובלים  בדבריו, 

וביאור  הבית  בזמן  'הקהל'  ערך  על 

משמעותו בזמן הזה. 

מקהלת  החלה  הנאומים  תום  לאחר 

חסידי חב"ד לנגן ולשיר, כשכל הקהל 

העצום מצטרף ורוקד יחד, והד קולם 

הלכו  הריקודים  למרחקים.  נשמע 

והתחזקו, כשהשמחה מקיפה את כל 

לאחר  מאוחרת  בשעה  המשתתפים. 

שהותירה  החגיגה,  הסתיימה  חצות 

רושם אדיר על כל משתתפיה.

המעמד החותם לרצף אירועי ה'הקהל' 

היה  השנה,  באותה  הקודש  בארץ 

חב"ד.  לכפר  הסמוך  אחיסמך  בישוב 

למקום  הגיעו  ובמחולות  בשירה 

והתמימים  מאנ"ש  איש  כשלושים 

רבים  הצטרפו  אליהם  חב"ד,  דכפר 

עד  ושרו  רקדו  וכך  המקום,  מתושבי 

התאספו  במקום  לביהכנ"ס.  הגיעם 

אנשים נשים וטף; תוך כדי הריקודים 

הקפות  נערכו  התורה  ספרי  עם  יחד 

בפניהם  נישאו  כך  ואחר  מפוארות, 

הצורך  החג,  עניני  אודות  נאומים 

בחינוך כשר ותוספת השמירה על חיי 

תורה ומצוות. 

שוב  המשיכו  הנאומים,  תום  לאחר 

בריקודים עד לשעה מאוחרת בלילה, 

לרקוד  מוסיפים  אחיסמך  כשתושבי 

גם  הנפש  התלהבות  מתוך  ולשיר 

חזרה  חב"ד  חסידי  של  שובם  לאחר 

לביתם.

עמד  שכמובן  תשרי,  חודש  אותו 

 - לו  תם  'הקהל',  בסימן  במובהק 

ואיתו, התבטאויותיו של הרבי בקשר 

ל'הקהל'. במשך השנה לא הזכיר הרבי 

שנית את הצורך ב'זכר להקהל'; הלהט 

לחודש  היה  שמור  עדיין  זה  בנושא 

תשרי.

45



תש"כ
תש"כ,  הבאה,  'הקהל'  בשנת 

 - השנה  דראש  ב'  יום  בהתוועדות 

קישר הרבי את קביעות ימי ר"ה )שחל 

באותה שנה בשבת וביום ראשון( עם 

'הקהל'  שנת   - זו  שנה  של  מהותה 

ובין  השמיטה,  לשנת  בינה  וההבדל 

ישנה   - זו  "בשנה  התבטא:  הדברים 

העשי'  שהו"ע  חוזר,  דאור  המעלה 

והכפי', וזה מגיע בהעצם . . כללות הענין 

ד"ופרצת" הוא מצד ההמשכה מלמעלה 

העבודה  אמנם,  גבול.  בלי  בבחי'  שהיא 

וע"י   .  . חוזר  אור  בדרך  להיות  צריכה 

ש"יעלה  פועלים  ד"ופרצת"  העבודה 

הפורץ לפנינו", שתהי' שנת גאולה".

התוועדות  היתה  במינה  מיוחדת 

שנה.  באותה  השואבה  בית  שמחת 

שנת  מידי  להבחין,  כבר  שניתן  כפי 

על  ומעורר  מזכיר  הרבי  היה  'הקהל' 

עניינה המיוחד של השנה דווקא בעת 

השואבה,  בית  בשמחת  ההתוועדויות 

ה'הקהל'  מעמד  נערך  היה  אז  שהרי 

בבית המקדש. 

כמה  על  הרבי  עמד  הקודש  בשיחת 

מיוחד  באופן  הקיימים  חידושים 

במצות 'הקהל', וביניהם: חיובה גם על 

לקבל  על-מנת  קיומה  והטף,  הנשים 

למביאיהן"(,  שכר  ליתן  )"כדי  שכר 

אין  אם  אף  בלשון-הקודש  הקריאה 

ואחד אף  מבינים, חיובה על כל אחד 

שהמצווה היא על המלך.

ביאר הרבי  הנ"ל,  כל החידושים  וע"פ 

את עניינה הרוחני של מצות 'הקהל':

 .  . הענינים  ברוחניות  גם  מובן  "ומזה 

קיים  הי'  שביהמ"ק  הזמן  בין  שהחילוק 

בנוגע  רק  הוא  ביהמ"ק  שחרב  ולאחר 

לגשמיות, אבל בנוגע לענינים הרוחניים 

אין שליטה לחורבן כו', כך, שכל הענינים 

תשתנה  לא  התורה  שהרי  נצחיים,  הם 

ולא תהא מוחלפת.

מן  בזמן  לזמן,  שמזמן   - בזה  והענין 

הזמנים, צריכה להיות התעוררות "למען 

גו'"  ליראה  וגו'  ילמדו  ולמען  ישמעו 

אצל כל בנ"י, והציווי על זה הוא לא רק 

על מי שבכוחו להקהיל את כל ישראל, 

אלא על כל אחד מישראל מוטל הציווי 

בנוגע  רק  לא  בו,  התלוי  כל  לעשות 

ונשים  לאנשים  בנוגע  גם  אלא  לעצמו, 

פעולתו  ע"י  כי,  ישראל,  דכלל  וטף 

ד"הקהל",  הענין  יהי'  לא  לעצמו  בנוגע 

יהודי  להר-הבית  יבוא  כאשר  שהרי 

בתורה,  שקורא  מי  ללא  לבדו,  אחד 

וללא הציבור כולו, אזי לא יוכלו לקרוא 

המיוחדות  הברכות  את  ולברך  בתורה 

כו'; החיוב מוטל אמנם עליו, אבל החיוב 

הוא שתהי' התקהלות של אנשים נשים 

וטף שישמעו דבר האלקים, ועד שיגיע 

במעמד  שנמצאים  אלו  על  גם  ויפעל 

ומצב שאפילו לאחרי כל העבודה דאלול 

דיוהכ"פ(  העבודה  גם  )כולל  ותשרי 

שייכים הם רק לעבודה שהיא "על מנת 

לקבל פרס"...

נעשה  זה  ענין  שכאשר  זאת,  ועוד 

הוא  "שליח  הקב"ה,  של  בשליחותו 

פועל  זה  הרי   - הא-ל"  דבר  להשמיע 

ובשכלו  מי שבאזנו הגשמית  אפילו על 

#3
03

14
9 ,

 JE
M

46



מה  מכל  אחת  מילה  מבין  אינו  הפשוט 

שאומרים לו, שגם הוא יתעורר "ליראה 

כל  אצלו  יהיו  מזה  וכתוצאה  ה'",  את 

היראה,  ע"י  שבאים  הענינים  פרטי 

ובלשון הכתוב: "את האלקים ירא )ועי"ז( 

תכלית  שזוהי  שמור",  מצוותיו  ואת 

בריאתו - "כי זה כל האדם".

וזהו הענין שנעשה ב"אתחלתא דמועד" 

הסוכות  חג  של  הראשון  ביום  מיד   -

והרי  גו'",  "הקהל  מצַווה  שהקב"ה   .  .

"הקהל" הוא גם לשון הבטחה, שהקב"ה 

העם  "את  יקהילו  שסוכ"ס  מבטיח 

של  אמות  לד'  והטף"  והנשים  האנשים 

הא-ל,  שליחות  ישמעו  ושם  קדושה, 

גו'",  ויראו  ילמדו  ולמען  ישמעו  "למען 

כולל גם קטני קטנים )שאין למטה מהם( 

באויר  נמצאים  ורק  ובדעת,  בחכמה 

העולם".

זו הזכיר  כמו בשנת תשי"ג, גם בשנה 

רק  'הקהל'  שנת  של  ענינה  את  הרבי 

בחודש תשרי.

רבים משייכים את בקשת הרבי להכריז את הפסוק "הנני מביא 

אותם מארץ צפון וקבצתים מירכתי ארץ בם עור ופסח הרה 

ויולדת יחדו קהל גדול ישובו הנה" לשנת הקהל, אך לא היא.

את ההכרזה הנ"ל ביקש הרבי להכריז ה' פעמים במהלך שנות 

נשיאותו.

הפעם הראשונה הייתה בשנת תשכ"ח, אז - בליל שמע"צ - 

ביקש הרבי להכריז את הפסוק הנ"ל לאחר סיום "אתה הראת" 

ג' פעמים. כך היה גם בליל וביום שמח"ת. 

ביקש הרבי  על עצמו שוב בשנת תש"ל, שבה  חזר  זה  דבר 

להכריז כנ"ל לאחר הכרזת "ופרצת".

גם ביום שמח"ת תשל"ב הכריז הרבי - לאחר סיום פסוקי 'אתה 

הראת' - פסוק זה שלוש פעמים רצופות )ואחריו - 'והי' זרעך', 

גם הוא שלוש פעמים(. ביום שמח"ת תשל"ג, מכרו את הפסוק 

)בנוסף ל"ופרצת" ועוד כמה פסוקים( והרבי אמרו פעם אחת. 

 - 'הקהל'  בשנת  זאת  להכריז  הרבי  שביקש  היחידה  הפעם 

הפסוק  את  הרבי  אמר  שמע"צ  בליל  תשמ"א.  בשנת  היתה 

ג"פ )לאחר סיום כל פסוקי "אתה הראת"(, וביום שמח"ת אמר 

הרבי את הפסוק "הנני מביא אותם" פעם אחת )לאחר אמירת 

הפסוק "ופרצת" ג' פעמים(.

47



תשכ"ז
משנים  בשונה   - תשכ"ז  בשנת 

עניין  על  הרבי  דיבר  בה  קודמות 

תמיד  במיוחד  השייך  כדבר  ה'הקהל' 

למוצאי  דיוק:  ]וליתר  הסוכות  לחג 

המונח  להופיע  החל   - הסוכות[  חג 

מורה  הרבי  כלומר,  הקהל",  "שנת 

'הקהל'  במצות  לראות  לנו, החסידים, 

מצוה המשפיעה על אופייה של השנה 

כולה כשנה המסוגלת להתחזקות בכל 

הפסוק  וכלשון  ומצוות,  תורה  ענייני 

"למען ישמעו ולמען ילמדו, ויראו את 

ה' אלוקיכם".

במכתב הכללי לקראת השנה החדשה 

)"ימי הסליחות, ה'תשכ"ו"(, כבר רומז 

הרבי על כך שמצות 'הקהל' היא מצוה 

המשפיעה על כל השנה, ובלשונו הק': 

"נוסף על הענינים, דבר שנה בשנה, שכל 

בכנפיו  מביא  ראש-השנה,  חג  גם  חג, 

מיוחדים,  דברים  ישנם   .  . לשנה  משנה 

לכן,  והם,  מסויימות  בשנים  הקשורים 

בעלי משמעות מיוחדת באותן שנים.

כל  ועל  עלינו  הבאה  ה'תשכ"ז,  שנת 

של  שנה  היא  ולברכה,  לטובה  ישראל 

שנת  שלאחר  )השנה  "מוצאי-שביעית" 

השמיטה(, בה מתוסף ענין מיוחד: מצות 

גדול  וכבוד  חזק  עמוד  שהיא  הקהל, 

בדת".

לאחר הקדמה זו, החל הרבי לבאר את 

פרטי המצוה, בתחילה כפי שהיו בזמן 

שבית המקדש היה קיים, ולאחר מכן - 

מהי ההוראה שיש בה אלינו, כיהודים 

החיים בזמן הגלות:

"בזמן שהיה בית המקדש קיים היה צורך 

השבע",  שנת  "מקץ  זו,  בשנה  להקהיל 

נשים  אנשים,  העם:  את  בבית-המקדש, 

וטף, כולל תינוקות רכים, לשם שמיעת 

התורה,  מן  נבחרות  פרשיות  של  שורה 

שנקראו על-ידי המלך.

היה צריך להיעשות בהזדמנות  זה  דבר 

אפשרות  ישנה  בה  בשנה  הראשונה 

להקהיל את העם )בחג הסוכות - כשבני 

ישראל עולים לירושלים(.

למרות שמאז חורבן בית המקדש - עד 

לבנינו במהרה בימינו – אין נוהגת מצות 

הקהל, הרי התורה והמצוות הם נצחיים. 

בזמן  רק  הנוהגות  המצוות  אותן  גם 

בעל  הוא  הפנימי  הרוחני  תוכנן   - הבית 

משמעות לכל הזמנים ולכל המקדמות, 

והדבר צריך לבוא לידי ביטוי ולהתבצע 

באופן מתאים )תפילות - באותו זמן של 

היום בו הוקרבו הקורבנות וכדו'(.

מצות הקהל כללה שתי נקודות שממבט 

אחד  מצד  כמנוגדות:  נראות  הן  ראשון 

העם  את  "הקהל  של  פעולה  נדרשה 

אשר  וגרך  והטף  והנשים  האנשים 

מן  העם,  בני  כל  כינוס  של   - בשעריך" 

ביותר,  לנחותים  ועד  ביותר  הנעלים 

וכל אחת, מבלי  דבר המורה שכל אחד 

שייכים  ומצבם,  במעמדם  להתחשב 

קריאת  נדרשה  שני  מצד  ואילו  לדבר, 

קבוצת הפרשיות הנבחרות מן התורה - 

על-ידי המרומם מעם, המלך.

אחד ההסברים לכך:

48



התורה צריכה להחיות את כל אחד ואחד 

יוצא מן הכלל: אנשים,  - ללא  מישראל 

כל-כולו  את  להקיף   - גרים  טף,  נשים, 

המלאה  במדה  מציאותו,  לכל  ולחדור 

ביותר ובכל הפרטים, עד אשר כל חושיו 

חדורים בתורה ומצוות, באלקות.

כדי להשיג זאת במדה המלאה והעמוקה 

זו,  בהזדמנות  התורה,  נקראת   - ביותר 

ע"י המלך ש"אימתו עליך", הוא מעורר 

תחושה של אימה וקבלת-עול המבטלת 

את ה"אני" ואת הישות של השומע".

לאחר ההסבר על מהותה של המצוה, 

זו  מצוה  כיצד  לבאר  הרבי  ניגש 

משמשת כהוראה בחיינו אנו:

'הקהל'  שבמצות  וההוראה  "המשמעות 

את  לנצל  יש  מאיתנו:  ואחת  אחד  לכל 

ימי ההתעוררות של חודש תשרי, לשם 

וטף  נשים  אנשים,   - יהודים  הקהלת 

קדוש,  ב"מקום"   - רכים  לתינוקות  עד 

זו  הזדמנות  ולנצל  קדושה  באווירה 

למטרה, שהיא יסודה של מצות "הקהל": 

"למען ישמעו ולמען ילמדו ויראו את ה' 

דברי  כל  את  לעשות  ושמרו  אלקיכם, 

התורה הזאת".

זו חובתו המיוחדת של מי שהוא "מלך", 

מחנך  בקהילתו,  רב  בסביבתו:  גדול 

את  להשמיע   - במשפחתו  אב  בכיתתו, 

בחוזק  בחוגו,  והמצוות  התורה  דבר 

עמוק  רושם  שתיצור  במדה  וברצינות, 

השומעים,  על  ארוך  לטווח  והשפעה 

במשך  רק  לא  יורגש  שהדבר  ובמדה 

השנה,  כל  במשך  רק  ולא  תשרי  חדש 

כי אם במשך כל שבע השנים, ממעמד 

שתתבטא  השפעה  למשנהו,  "הקהל" 

תורה  על-פי  בהתנהגות  יום-יום,  בחיי 

 - זה  עם  ויחד  שמים,  ביראת  ומצוות 

בשמחה ובטוב לבב.

ויהי רצון שהקב"ה - אותו מכתירים בני 

ישראל  למלך  בראש-השנה,  ישראל 

ולמלך על כל הארץ - יצליח לכל אחד 

ואחד בביצוע האמור במלוא המדה.

ודבר זה יקרב ויחיש את הזמן בו תקוים 

בבית  פרטיה,  כל  על  "הקהל"  מצות 

המקדש, בביאת משיח צדקנו, בב"א".

מכיל  זה  שמכתב  לומר  ניתן  בהחלט 

בתוכו את תמצית חידושו העצום של 

מצות  מעתה  'הקהל'.  במצות  הרבי 

פרטית,  מצוה  עוד  איננה  'הקהל' 

מזמן  "זכר"  לה  עשו  אף  שהמהדרים 

על  האחריות  מוטלת  מעתה,  לזמן, 

על  כ'מלך'  לשמש  ויהודי  יהודי  כל 

עליהם  ולהשפיע  ומכריו  סביבתו  כל 

וקדושה,  טוב  של  בעניינים  להוסיף 

ועל כל אחד לעסוק בה בשיא הלהט 

והמרץ.

'הקהל' - למעלה 
ממקום

ההתוועדות הראשונה באותה שנה בה 

שב הרבי ועורר מחדש את כל ענייני 

'הקהל' ביתר שאת מבשנים הקודמות, 

היתה - כבכל שנה - התוועדות יום ב' 

דחג הסוכות. בכלל, היתה זו התוועדות 

חלקה  כל  כשאת  במינה,  מיוחדת 

הראשון של ההתוועדות מקדיש הרבי 

לדיבורים בעניין 'הקהל'.

העיקרי  שנושאה  הראשונה,  בשיחה 

המודגשת  ישראל  של  אחדותם  היה 

הרבי  הוסיף  הסוכות,  בחג  דווקא 

וקישר אף את עניינה של השנה - שנת 

'הקהל' - עם עניין האחדות:

שבכל  האחדות  ענין  על  "...ובהוספה 

יתירה  מעלה  זו  בשנה  ניתוסף  יו"ט, 

העם  את  "הקהל  ד"הקהל",  הענין  מצד 

אשר  וגרך  והטף  והנשים  האנשים 

מקום  מכל  בנ"י  כל  הקהלת  בשעריך", 

ואף  גו'",  הוי'  פני  את  "לראות  שהם 

שבזמן הזה אין מקיימים מצות "הקהל", 

הרי   - וכו'  וכו'  ביהמ"ק  עם  שקשורה 

אבל  הענינים,  לגשמיות  בנוגע  רק  זה 

ברוחניות ישנם כל הענינים כמקודם.

ואדרבה: דוקא עי"ז שנעשים ברוחניות, 

גם  אח"כ  שיומשכו  פועל  זה  הרי 

שהענינים  שעי"ז  והיינו,  בגשמיות, 

ברוחניות,  עתה  גם  נעשים  ד"הקהל" 

הרי זה פועל שיהי' קיום הענין ד"הקהל" 

השלישי,  ביהמ"ק  בבנין  בגשמיות,  גם 

כו',  ויגאלנו  יבוא  צדקנו,  משיח  בביאת 

למטה מעשרה טפחים".

לדבר  הרבי  החל  שלאחריה,  בשיחה 

שחל  'הקהל'  מצות  של  לזמנה  בנוגע 

הסיק  כן,  ועל  דחה"ס,  ב'  ביום  כן  גם 

49



עניינה  את  שמקיימים  אנו  אף  הרבי, 

- התוכני והרוחני - של מצות 'הקהל' 

נמצאים  אנו  כאילו  לנו  נחשב  הרי 

בבית  שהיה  כפי  ה'הקהל'  במעמד 

המקדש, למרות שאין בית מקדש וכו':

"זמן מצות "הקהל" - כפשוטו בגשמיות 

הסוכות,  חג  של  השני  ביום  הוא   -

גם  הוא  שכן  מובן  ומזה   .  . תשרי  ט"ז 

ברוחניות הענינים, כפירוש האריז"ל על 

הפסוק "והימים האלה נזכרים ונעשים", 

"נעשים",  אזי  כדבעי,  "נזכרים"  שכאשר 

אז,  שנמשכו  ההמשכות  שאותם  היינו, 

שבודאי  וכיון  עתה.  ונמשכים  חוזרים 

כדבעי,  ד"נזכרים"  הענין  עתה  ישנו 

ד"הקהל"  הענין  עתה  ונעשה  חוזר  הרי 

ד"נזכרים"  שהענין  ובפרט   .  . ברוחניות 

יחד  כולם  רבים, שמתכנסים  ע"י  נעשה 

ההמשכות  כל  נמשכים  בודאי  הרי   .  .

ד"הקהל" בשלימות.

שתוכנה  משום  למקום.  בנוגע  וכמו"כ 

העיקרי של המצוה היא תוכנה הרוחני, 

יחד  כולנו  שמתאחדים  ברגע  ממילא 

"ויראו את ה'" - הרי   - סביב נושא אחד 

בוודאי ש"מקום אינו מפסיק":

. הענין ד"הקהל" הוא בנוגע לכל בנ"י   .

- גם אלו הנמצאים במדינה רחוקה כו' - 

שנקהלים כולם יחד, ועד שנעשים ענין 

עם  קשור  ד"הקהל"  שהענין  ואף  אחד. 

מקום מסויים בגשמיות )שצ"ל בביהמ"ק 

דוקא(, וכן עם זמן מסויים כו' - הרי כל 

בגשמיות,  נעשה  כשהדבר  רק  הוא  זה 

אבל כשנעשה ברוחניות, אזי אין הגבלות 

הענין  נפעל   - שיהי'  אופן  ובאיזה  כלל, 

ד"הקהל".

כאן החל הרבי לדבר על אותם יהודים 

ובשביה,  במיצר  בגלות,  הנמצאים 

ואמר שע"י ההתאחדות סביב העניינים 

את  לפרוץ  ניתן  ד'הקהל',  הרוחניים 

המגבלות הגשמיות ג"כ1:

עתה  שנפעל  ד"הקהל"  שהענין  "...וכיון 

מסויים  במקום  תלוי  אינו  ברוחניות 

שאין  מובן  הרי   - )ביהמ"ק(  בגשמיות 

בזה הגבלות של ריחוק מקום, שהרי כל 

ענין הריחוק הוא מצד המציאות דמקום 

גשמי )שבזה שייך התחלקות ופיזור או 

בענין  כשמדובר  אבל  ואחדות(,  קיבוץ 

שלמעלה ממקום - אין בזה הגבלות של 

ריחוק מקום.

שיצאו  רוסיה  יהודי  בעקבות  כנראה   .1
לראשונה  והגיעו  הברזל"  מסך  "מאחורי 

לחצרות קדשנו.

במקום  שנמצאים  אלו  גם  הנה  ולכן, 

מניחים  אין  ובגלוי  ושבי',  במיצר  רחוק, 

 - ד"הקהל"  בהענין  לעסוק  להם 

ד"הקהל"  להענין  הם  גם  מצטרפים 

כלל,  הפסק  שאין  כיון  כאן,  הנעשה 

ונעשה ענין אחד.

שבמקום  הבעש"ט  תורת  ע"פ  ובפרט 

הרי  נמצא,  הוא  שם  אדם  של  שרצונו 

עמהם,  יחד  אנו  נמצאים  הרצון  מצד 

לקיים  אפשרות  אין  ששם  אף  ובמילא, 

כיון  מ"מ,  בגלוי,  ד"הקהל"  הענין  את 

"ביד  בגלוי,  ד"הקהל"  הענין  ישנו  שכאן 

גם  פועל  זה  הרי   , גלי"  ו"בריש  רמה" 

והכל  לזה,  מצטרפים  הם  שגם  עליהם, 

נעשה ענין אחד.

שכאשר  אדמו"ר,  מו"ח  כ"ק  דברי  וע"ד 

ומצוות  תורה  בעניני  ופועלים  מוסיפים 

התומ"צ  כי  שם,  גם  פועל  זה  הרי  כאן, 

פורצים )"ברעכן דורך"( את כל המדידות 

וההגבלות של העולם, כך, שגם בריחוק 

מקום נעשית אחדות ומציאות אחת.

בנוגע  ד"הקהל"  הענין  נפעל  זה  ובאופן 

 - "הקהל"  הלשון  וכפשטות  בנ"י,  לכל 

קהל אחד, שכל בנ"י, "האנשים )כולל גם 

והנשים  מימיך"(  ו"שואב  עציך"  "חוטב 

אשר  וגרך  קטנים(  קטני  )אפילו  והטף 

50



בשעריך", מתאחדים עם המלך ונעשים 

הדבר  פועל  ובמילא  אחת,  מציאות 

הענין  ע"י  להיות  שצריכה  הפעולה  את 

ויראו את הוי'  - "למען ילמדו  ד"הקהל" 

אלקיכם גו'".

"מעוף המתאים 
לשנת הקהל"

על  במקצת,  ולו  להבין,  מנת  על 

תשרי  חודש   - ימים  באותם  האווירה 

בזה  נצטט  הסוכות,  לחג  ההכנה  וימי 

יצחק  לר'  הרבי  של  מרתק  מכתב 

גאנזבורג ע"ה.

במכתב - הנושא את התאריך י"ב תשרי 

תשכ"ז - כותב הרבי על הציפיות שיש 

לו ממנו, ומהחסידים בכלל, בקשר עם 

עבודתם בענייני 'הקהל'.

משתמש  בהם  המיוחדים  בביטויים 

הרבי, ניתן לראות מהן "הפרופורציות" 

לעסוק  בבואם  מהחסידים  הנדרשות 

בענייני 'הקהל':

בנוגע  פעמים(  )וכמה  לכתבו  "בהמשך 

בארץ  חב"ד  אגודת  בצעירי  לעבודתו 

הקודש ת"ו, הסיבותי השיחה עם הוו"ח 

אי"א עוסק בצ"צ הרב ישראל לייבוב שי' 

שהתענינתי  מובן  הכי  בלאו  גם  )אשר 

הפעולות  לתכנית  בהנוגע  והוא(  בזה, 

לי  מסר  הדברים  ובתוך  תשרי,  בחדש 

להמבצע  בנוגע  ובמיוחד  עמו  שיחתו 

שהיתה  שיחה  דהקהל,  דהסיסמה 

בסמיכות לנסיעת הנ"ל לכאן.

תקוותי חזקה שבהמשך למכתביו הנ"ל 

לכאן, תהיינה פעולותיו במבצע האמור 

תשרי(  דחודש  פעולות  שאר  )בתוככי 

במעוף  זה  עם  וביחד  מסודר,  בסדר 

יודיע  ובוודאי  הקהל.  לשנת  המתאים 

אודות כל זה, ומובן שבכל כיוצא בזה - 

כל המפרט הרי זה משובח.

כיוון  דחוף  זה מהיר  הנני מכתבי  שולח 

שמדאיג קצת וגם תמיה שלעת עתה לא 

נתקבלו כל ידיעות אודות מבצעי חדש 

תשרי )שהרי כמה מהם בוודאי שנעשו 

בעבר( וכן אודות הכנה למבצע הנ"ל".

משך זמן לאחר מכן, לאחר תום חודש 

ע"ה  לייבוב  ישראל  הרב  כותב  תשרי, 

מכתב לרב טוביה שיחי' בלוי.

המכתב נושא את התאריך ו' מר חשון 

תשכ"ז ובמכתב זה הוא מבקש לדעת 

- ולפרטי פרטים - על פעולותיהם של 

אנ"ש בענייני 'הקהל', תוך הסברה על 

חשיבות מסירת הדיווח מפעולות אלו 

לרבי:

באזבסטונים  ה"הקהל"  "בדבר 

מספיק  אין  היובל[  קריית  ]=שכונת 

מפורט, כי כ"ק אד"ש רוצה לדעת יותר 

בערך  לי  תכתוב  כן  על  מזה,  מפורט 

כמה קהל היה, איזה קהל היה, מי היו 

דיברו?  נושאים  איזה  על  המדברים? 

איך היתה ההתרשמות? בטח הקריאו 

החלטות, מה הן? על מה היו הוצאות . 

. הנני מודה מראש בעד כל זה".

הקהל ב"ספרים"

עימה  הביאה  ומפתיע  נוסף  חידוש 

"שנת הקהל - תשכ"ז", והוא: "'הקהל' 

בשייכות לתורה". 

מרחשוון.  דר"ח  ב'  בשבת  זה  היה 

 - התוועדות  הרבי  ערך  שבת  באותה 

שרוב תוכנה היה כעין המשך ל"ויעקב 

מוצאי  בעת  שמכריזין  לדרכו"  הלך 

שמח"ת. היתה זאת התוועדות שמחה 

הצורך  על  מדבר  שהרבי  תוך  ביותר, 

כל  על  דשמח"ת  השמחה  בהמשכת 

השנה כולה וכו'.

לדבר  הרבי  החל  שיחות,  כמה  לאחר 

מוצאת  היא  כיצד  'הקהל'  מצות  על 

את ביטויה בכל מיני אופנים ועניינים 

שונים, כגון בכללות ישראל, בכל אדם 

20
42

77
 Le

vi 
Fr

eid
en

, JE
M

51



של  בעניין  לכך,  ובנוסף  פרטי  באופן 

"תורה":

ישנם  שבעולם  הענינים  שכל  "...ידוע 

בכללות ובפרטות . . ובפרט בנוגע לבנ"י 

האחדות  ענין  ישנו  שאצלם  ותורה, 

כל  שישנם  בודאי  הרי  וההתכללות, 

הענינים כפי שהם בכללות ואח"כ גם כפי 

שהם בפרטות. ולדוגמא - בנוגע לתורה 

מן  פטור  במצוה  ש"העוסק  שמצינו   -

המצוה", כיון שכל מצוה כוללת את כל 

המצוות. ובנוגע לבנ"י - בשייכות למצות 

הקהל )ששייכת במיוחד לשנה זו שהיא 

המיוחדת  מעלתה  שזוהי  הקהל,  שנת 

כללות  ישנו  השמיטות(:  שאר  לגבי 

את  "הקהל   - כפשוטו   - דהקהל  הענין 

וגרך אשר  העם האנשים והנשים והטף 

ילמדו  ולמען  ישמעו  למען  בשעריך 

ויראו וגו'", "ובניהם אשר לא ידעו ישמעו 

וגו'", וכמדובר לעיל שגם  ולמדו ליראה 

זה  ענין  ישנו  ביהמ"ק  חורבן  לאחרי 

בעבודה הרוחנית )שענין זה לא נתבטל 

ע"י החורבן(, ובפרט בשנת הקהל; ונוסף 

בפרטיות  דהקהל  הענין  גם  ישנו  לזה 

ובפרטי פרטיות - בעבודה הפרטית של 

כל אחד מישראל, להקהיל את כל פרטי 

כחותיו ועניניו כו'.

"ובהתאם לכך, ובהמשך לשמח"ת - הנה 

כאן המקום להזכיר אודות ענין ה"הקהל" 

בשייכות לתורה: ידוע שרבותינו נשיאינו 

בכלל, וכ"ק מו"ח אדמו"ר בפרט, עוררו 

לאסוף  געקאָכט"(  )"זיך  בלהט  ועסקו 

עם  הקשורים  המנהגים  כל  את  ולקבץ 

ישראל תורה  "מנהג  )שהרי  פסק הלכה 

עם  הקשורים  מנהגים  ומכ"ש  היא", 

מנהגי  או  הרביים  מנהגי   - הלכה(  פסק 

)בכתב  סמכא  ברי  הראשונים  חסידים 

או בע"פ(, וכן כתבי )"ביכלאַך"( חסידות, 

ואף  קודש.  ושיחות  רשימות  מכתבים, 

זה  הרי   - ענינים  ריבוי  נדפסו  שכבר 

בזה,  מבקשים  ולכן,  הים.  מן  כטיפה 

שיש  מי  שכל  בקשה,  של  לשון  ובכל 

שיש  מישהו  אודות  שיודע  )או  בידו 

הנ"ל,  מענינים  נאמנות  העתקות  בידו( 

בנוגע  גם  כולל  איתמר,  דמכללי'  וכל 

הנחה  ישנה  אם  נדפסו,  שכבר  לענינים 

נוספת עם שינויים )שכיון שנערכה ע"י 

בודאי  הרי  בר-סמכא,  שהוא  "מניח" 

ישתדלו   - כו'(  בדיוק  הם  שהשינויים 

מנת  על  לכאן,  אלו  ענינים  כל  לשלוח 

מזה  שיבוא  ועד  זאת,  ויפיצו  שידפיסו 

ובלשון  בפועל,  לעבודה  בנוגע  ה"בכן" 

ילמדו  ולמען  ישמעו  "למען  הכתוב: 

ויראו וגו'". וע"י ה"הקהל" בנוגע לתורה, 

נבוא גם ל"הקהל" כפשוטו - "הקהל את 

וגרך אשר  העם האנשים והנשים והטף 

יבוא  צדקנו,  משיח  בביאת  בשעריך", 

ויגאלנו ויוליכנו לארצנו, בקרוב ממש".

דברי הרבי עוררו הד רב, והדברים אף 

באה"ק  הכללית  בעיתונות  פורסמו 

ת"ו. כך, למשל, נכתב בשעתו בעיתון 

'הצפֹה':

ראשוני  של  יד  לכתבי  'הקהל'  "שנת 

הכריז  מלובאוויטש  - האדמו"ר  חב"ד 

כי השנה שנת 'הקהל', תהיה גם שנת 

חב"ד,  מראשוני  יד  כתבי  של  הקהל 

דוד  יעקב  של  בביתו  נמסר  כך  על 

קנטור,  דב  חיים  ר'  של  נכדו  פרלין, 

אשר  ה'ישוב',  מראשוני  ידועה  דמות 

יעקב  זכרון  של  ביקב  'משגיח'  שימש 

זקנים  במושב  האחרונות  ובשנותיו 

של  העברתו  עם  בירושלים.  וזקנות 

מושב הזקנים לבנין חדש, הלך יעקב 

דוד פרלין לאסוף את הארכיון של סבו 

שנשאר שם, והנה מצא בתוך הארכיון 

עם  התכתבות  מתוך  רבים,  יד  כתבי 

יד  כתב  וביניהם  בדורו,  תורה  גדולי 

של הרב חיים אלעזר ביחובסקי, אחד 

כתב  ברוסיה.  חב"ד  דכולל  המנהלים 

חב"ד,  רבני  על  הערכות  מכיל  היד 

עליה,  חז"ל  מאמרי  ביאורי  סיפורים, 

חסידות, שו"ת דתניא, והעתק מאמרים 

של האדמו"ר מלאדי ושל ה'צמח צדק'.

וביקש  חב"ד  אנשי  אל  האיש  פנה 

אל  פנה  אחר  היד.  בכתב  לעיין  מהם 

נשיא המדינה מר ז. שזר, אשר לאחר 

שעיין בו, רכש אותו מידיו, כנראה כדי 

בברוקלין.  לאדמו"ר  כתשורה  לשלחו 

כתבי  לגבי  'הקהל'  שנת  נתקיימה  כך 

יד מחב"ד".

ה'ביכל'  מתוך  נרחבים  ]חלקים 

 - הרבי  בהוראת   - נדפסו  המדובר 

בספר  )בשנת תש"נ(,  23 שנה  כעבור 

'כתבי הרח"א ביחובסקי'[.

באיחול,  מסיים  שם  ב'הצפֹה'  הכותב 

כי כשם שדברי הרבי הובילו לתנופה 

חב"ד',  'ראשוני  של  יד  כתבי  באסיפת 

גדולי־ יד  לכתבי  בנוגע  גם  יהיה  כך 

ישראל משאר החוגים…

מארכיון  האיש,  של  ברשותו  "אולם 

וביניהם  אחרים,  יד  כתבי  גם  סבו, 

על  יד  כתב  וכן  ואחרונים,  ראשונים 

פנחס  צבי  הרב  מאת  רבה,  מדרש 

ליפשיץ, מו"ץ דקלינידי, בעל המחבר 

של ספר 'דרך הישר' ו'קרבן פסח'. מן 

הראוי ששנת 'הקהל' תתפשט על פני 

כל כתבי היד שכתב בשנה זו ובשנים 

אחרות".

שנת הקהל

כפי שהובא לעיל ממכתבו הכללי של 

אחד  תשכ"ו",  הסליחות  מ"ימי  הרבי 

מהחידושים העיקריים שהביאה עימה 

"שנת הקהל תשכ"ז" הייתה, ללא ספק, 

תשומת הלב הרבה שהחל הרבי לייחס 

]להרחבה  כ'שנת הקהל'.  כולה  לשנה 

"מעורר  בכתבה  לעיין  ניתן  הנ"ל  בכל 

שהשנה שנת הקהל"[.

"שנת  הלשון  ומטבע  המונח  עצם 

הקהל" אינו ברור ומובן מאליו. הכינוי 

מובן,   - שמיטה"  "שנת  השבע  לשנת 

חלה  אינה  שמיטה  שמצוות  משום 

במשך  אלא  בשנה  מסוים  ביום  רק 

על  לשמור  צריך  ובכולה  השנה,  כל 

52



שבת  הארץ  "ושבתה  הארץ  קדושת 

מדובר  הרי  הקהל  בשנת  אבל  לה'", 

לכאורה על מצוה שאותה קיימו פעם 

אחת בשנה, בחול המועד סוכות...

זהו אפוא החידוש של הרבי: המעמד 

הוא עצום ודרמטי עד כדי כך - שכינוס 

סביב  יהודים  מיליוני  ישראל,  עם  כל 

המלך - אכן מקרין ומשפיע על השנה 

"שנת  לכינוי  ראויה  שכולה  עד  כולה, 

הקהל".

השנה,  במהלך  הזדמנויות  במספר 

קישר הרבי את אירועי הזמן עם 'שנת 

הקהל', תוך שהוא מראה שבכל פרט 

ופרט בשנה זו מאיר גם עניין ה'הקהל' 

הללו  ההזדמנויות  מן  אחת  שבה. 

הייתה בהתוועדות פורים אותה שנה. 

וביאור  הרחבה  ביתר  הרבי  פירט  אז, 

שכל   - הקהל"  "שנת  הפירוש  מה 

השנה כולה חדורה ב'הקהל':

שנת  שזוהי  השנה  במשך  כמ"פ  "דובר 

שזהו  מוכיח  עצמו  זה  שלשון  הקהל, 

שאע"פ  והיינו  השנה.  לכל  ששייך  ענין 

ביום  אלא  אינה  עצמה  הקהל  שמצות 

מ"מ  סוכות,  המועד  בחול   - מסויים 

פעולה  היא  אז,  שנעשית  הפעולה 

נמשכת שיש לה השפעה על כל השנה 

אחר,  באופן  היא  השנה  שכל   - כולה 

את  ד"הקהל  הענין  הי  שבתחילתה  כיון 

וגרך אשר  העם האנשים והנשים והטף 

בשעריך למען ישמעו ולמען ילמדו וגו' 

לעשות את כל דברי התורה הזאת".

וכן הוא גם בהנוגע לימי הפורים. ובפרט 

היהודים  "וקבל  הוא  פורים  של  שענינו 

מה  שקבלו   - לעשות"  החלו  אשר  את 

שהחלו כבר בזמן דמתן תורה, הרי מובן 

שבימי הפורים של 'שנת הקהל' . . בודאי 

שהענין ד"קבל היהודים את אשר החלו 

לעשות" הוא ביתר שאת וביתר עוז".

בהתוועדות  הרבי  נשא  דומה  שיחה 

עריכת  לאחר  הפסח  דחג  ב'  בליל 

אמר  אותה   - זו  שיחה  לפני  ה'סדר'. 

הרבי עם עיניים עצומות - דיבר הרבי 

וביאר  ההגדה  ענייני  על  באריכות 

וכו',  העניינים  פנימיות  עפ"י  אותם 

ולאחר שהתחיל לבאר את פסקת 'הא 

לחמא עניא', אמר:

 - ד"הקהל"  הענין  עם  זאת  לקשר  "ויש 

כיוון ששנה זו היא שנת הקהל, יש לקשר 

את כל עניני השנה עם הענין ד"הקהל", 

ובפרט ענין המועדים שמהם נמשך על 

כל השנה, כמו חג הסוכות, שממנו נמשך 

ועאכו"כ  כל השנה,  הענין ד"הקהל" על 

לרגלים"  "ראש השנה  חג הפסח, שהוא 

הרי  ר"ה(,  במסכת  בגמרא  )כדאיתא 

ד"הקהל"  הענין  עם  לקשרו  יש  בודאי 

כל  כו'  דכפין  "כל  ההזמנה  ע"י  שהרי   -

כו"כ  של  הקהלה  נעשית  כו'",  דצריך 

להענין  באים  ועי"ז   .  . ביחד  מישראל 

שאז  דישראל",  בארעא  הבאה  ד"לשנה 

דעתה  ה"הקהל"  לגבי  גם  חידוש  יהי' 

ישנם  דעתה  "הקהל"  במצות  שהרי   -

לעתיד  משא"כ  זו,  ממצוה  הפטורים 

"עור  שאפילו  בנבואה  כמפורש  לבוא, 

בכלל  יהיו  מהקהל(  )שפטורים  ופסח" 

"קהל גדול ישובו הנה"".

53



מלחמת "ששת הימים"

לקראת אביב תשכ"ז, נערך במדינות-

ערב השכנות לארץ-הקודש גיוס כללי, 

פלישה  על  בגלוי  דיברו  וממשלותיהן 

 - ר"ל  תושביה  וחיסול  לארץ-ישראל 

"השלכתם לים".

הבהלה בארץ הייתה רבה. התקשורת 

שכוחם  תמימת-דעים  הייתה  כולה 

ובראשן  ערב  מדינות  של  המשותף 

צה"ל  של  כוחו  על  עולה  מצרים, 

וסיכויי נצחונו קלושים. דומה היה כי 

העולם יעמוד בצד פעם נוספת - כפי 

השואה  בתקופת  באדישותו  שעמד 

נוראה  בטרגדיה  בשאננות  ויצפה   -

חלילה,  להתרחש,  שעלולה  נוספת 

לעם ישראל.

השמים,  מתבהרים  החלו  אט-אט  אך 

וגם על הלב נהיה קל יותר. דברי הרבי 

השנה  אותה  של  ה"פאראד"  בעת 

השרו שלווה על פני כל מי שרק האזין 

לדבריו של הרבי.

הוקפה  בעומר  ל"ג  יום  של  בבוקרו 

איסטערן- של  הרחבה  השדרה  כל 

לו רעש  ונעלם  פארקוויי במחסומים, 

המכוניות.  תנועת  של  החולין  ושאון 

 770 בניין  של  העליונה  הקומה  על 

נתלה שלט ענק שעליו נכתב באותיות 

מאירות עינים "קהל גדול ישובו הנה"!

לתסוס  המקום  התחיל  אט  אט 

מהמולת הילדים, המנהלים, המדריכים 

התמלא  כולו  המקום  והמארגנים. 

ממאות ואלפי עיניים המביטות כולם 

אל עבר הבימה העומדת על מדרגות 

הכניסה ל-770.

הרעש התחלף בהמתנה מתוחה. כולם 

מחכים, והכל יודעים, אשר שם ממול 

יושב אחד כזה המחכה להם, שנשמתו 

הגדולה חיה עם השמחות והצער של 

כל אחד מהם, של כל יהודי באשר הוא, 

לכלל  ונתונים  מסורים  חייו  כל  אשר 

חולף  סוער  זרם  מין  והנה  ישראל. 

בקהל. הרבי נעמד על הבימה, ושקט 

השתרר בכל האזור.

פניו  קלסתר  דברו,  את  נשא  הרבי 

המאיר היה חיוור, והצביע על הסערה 

גם קולו היה צרוד  המתחוללת בלבו. 

מאוד ועמוס בשטף של רגשות. 

התכנים  אחד  את  מיד  הדגיש  הרבי 

זה  מיום  בעומר:  ל״ג  של  המרכזיים 

רבי  תלמידי  הנהגת  הייתה  ואילך 

מיוסדת  עצמם  לבין  בינם  עקיבא 

 - רבם  והדגיש  לימד  אותו  האופן  על 

״ואהבת לרעך כמוך!״ - לכבד, לאהוב 

נקודה  לשני.  אחד  מסורים  ולהיות 

רשב״י,  בעומר:  בל״ג  שניה  מרכזית 

ר׳  של  החשובים  מתלמידיו  אחד 

עקיבא, אמר שזהו יום שמחתו - היום 

הנעלית  למדריגה  הגיע  בו  השמח 

התורה,  ובדרך  התורה  בלימוד  ביותר 

דור,  דור אחר  אותה הוריד לתלמידיו 

היום  עד  יהודים  וינהיגו  ינהגו  ובה 

המאיר בו משיח יוליכנו לארץ ישראל 

במהרה בימינו!

הוא,  ומצוות,  בתורה  דבר הקשור  כל 

כפי שאומר הבעל-שם-טוב, איננו רק 

דבר השייך לעבר, מאורע שאירע לפני 

מלמד  זה  ביום  הקשור  פרט  כל  זמן. 

אנו  ומה  להתנהג  כיצד  היום  אותנו 

צריכים לעשות כדי להיות באמת ילדיו 

של הקב״ה.

ל'שנת  זאת הרבי  קישר  לכך  בהמשך 

באופן  מדגיש  שהרבי  תוך  הקהל', 

מיוחד את ההוראה מכך לילדים:

שלמדים  חדש  דבר  יש  שנה  "בכל 

הי'  שכבר  מה  על  בנוסף  אלו,  מענינים 

ידוע ונלמד בשנים הקודמות. וכן הוא גם 

בשנה זו, שהיא שנת הקהל:

שבית  שבזמן   - "הקהל"  של  ענינו 

שלאחרי  בשנה  הנה  קיים,  הי'  המקדש 

אנשים  מקהילים  היו  השמיטה  שנת 

לילדים  עד  ישראל,  עם  כל  וטף,  נשים 

ושם  המקדש,  בבית   - ביותר  קטנים 

של  מתורתו  חלקים  קריאת  שמעו 

הקב"ה, ומשם למדו ולקחו עמהם על כל 

משך ימי חייהם להתנהג בהתאם לרצונו 

של הקב"ה.

בענין זה הי' רווח וזכות מיוחדים לילדים 

כבר  השייכים  אלו  כלומר,  בגילכם, 

הי'  - שאצלם  - התחלת ההבנה  לחינוך 

בעצמם,  ולמדו  שמעו  הם  כפול:  ענין 

ורווח  בשכר  נתווסף  ידם  שעל   - וגם 

של הוריהם, שגידלום והביאום אל בית 

המקדש.

מעצים  העשוי  המקדש  שבית  אע"פ 

המקדש  בית  הרי   - עתה  חרב  ואבנים 

בשלימות  הוא  יהודי  כל  של  שבלבו 

שהוא  מאתנו  בכאו"א  תלוי  והדבר 

האור  את  יפיץ  שבלב(  המקדש  )בית 

והקדושה באופן של "הקהל" - בכל חייו 

הפרטיים, ובחייהם של כל אלו )אנשים 

נשים וטף( הנמצאים מסביבו.

בשנה זו, שהיא שנת הקהל, ניתוסף ציווי 

שכאו"א   - מהקב"ה  מיוחד  וכח  מיוחד 

קרוביו  חבריו,  את  להקהיל  יוכל  מכם 

תורתו  אודות  להם  ולספר  ומשפחתו, 

של הקב"ה ואודות מצוותיו של הקב"ה, 

ועי"ז לעשותם מאושרים בכל ימי חייהם.

משימה  מיוחדת,  זכות  יש  זה  ובענין 

וציווי מיוחדים, עבור הילדים - שעליהם 

וגם  חבריהם,  ועם  עצמם  עם  לפעול 

להשפיע על הוריהם.

יהודי  כל  רשב"י:  ולימד  שפעל  וזהו 

שנקרא בשם ישראל - מצא עבורו זכות, 

שהקב"ה צריך לברכו ולהצליחו, כדאיתא 

באבות דר' נתן. ועוד פעל ולימד, שע"י 

בתורה  מוסיף  שיהודי  יהודי,  של  זכותו 

מישראל,  רבים  להציל  בכחו   - ומצוות 

ברכותיו  את  ולהמשיך  סביבתו,  כל  את 

של הקב"ה בכל המצטרך להם.

54



ביום זה של ל"ג בעומר, שעליו אמר רשב"י שהוא יום שמחתו 

- הנה ע"י השמחה שתהי' אצל כאו"א מאתנו, ובמיוחד אצל 

יפעלו   - ורשב"י  עקיבא  רבי  של  בדרכיהם  ללכת  הילדים, 

בעצמם ובחבריהם, שיזכו לברכותיו ולישועתו של הקב"ה 

- לקחת עמהם את ההוראה  ובמיוחד  בכל המצטרך להם. 

המיוחדת משנה זו, שהיא שנת הקהל".

"אחינו ואחיותנו  יותר  וגבוה  נרגש  קולו של הרבי נעשה 

בארץ הקודש... הנם עומדים כעת במצב כזה בו הקב"ה מגן 

עליהם!" הרבי לא מסתפק בברכה, הקול הקדוש קובע 

ישועתו  ואת  ברכותיו,  את  להם  שולח  "הקב"ה  נחרצות: 

במידה הגדולה ביותר! והם יצאו מהמצב הנוכחי בהצלחה!".

שתלמדו  עי"ז   - "אתם  ישראל:  לילדי  הרבי  פנה  ושוב 

מצוה,  ועוד  מצוה  עוד  תקיימו  בתורה,  יותר  אחד  פסוק 

ע"פ  גם  בזה  ותפעלו  בזה,  הזדמנות  שום  להחמיץ  מבלי 

ידידים  קרובים,  על  להשפיע  כמוך",  לרעך  "ואהבת  הציווי 

ובני משפחה, שגם הם ינצלו את כל האפשרויות שבידיהם 

זה  הרי  - שכדברי רשב"י,  ומצוותי'  כדי להפיץ את התורה 

מציל כל איש ישראל בכל מקום שהוא מהקשיים שנתקל 

בהם, ומביא לו את ברכותיו של הקב"ה במדה יתרה, ישועה 

והצלחה, ואזי יקויים מה שקראנו בפרשה אתמול: "וישבתם 

ישראל;  בארץ  לבטח  ישבו  ישראל  בני   - בארצכם"  לבטח 

בארץ  שלום  שיהי'  יצליח  הקב"ה   - בארץ  שלום  ונתתי 

הקדושה; "והייתי לכם לאלקים" - הקב"ה יהי' אלקים שלנו 

שהם;  מקום  בכל  ישראל  כל  של  אלקים  ג־ט"(,  )"אונזער 

"ואתם תהיו לי לעם" - וכל אחד מכם, וכולכם יחד, וכולנו 

יחד, עם כל אחב"י, יהיו עמו של הקב"ה, והוא יוציאם, בידו 

ויביא  הקשיים,  מכל  והרחבה,  הקדושה  הפתוחה  המלאה 

להם שלום ובטח בכל המצטרך להם".

הרבי  של  הק'  פניו  מהתרגשות,  רועד  הרבי  של  קולו 

נסערות והרבי שב ו"השתפך" בעוד ועוד מילות ברכה: 

"ואולך  הפרשה:  בסוף  שקראנו  מה  יקויים  ממש  "ובקרוב 

וכל  מישראל,  אחד  כל  יוליך  הקב"ה   - קוממיות"  אתכם 

האמיתית,  בגאולה  ממש,  בקרוב  זקופה",  "בקומה  ישראל, 

השלמה והמלאה ע"י משיח צדקנו, שיבוא בקרוב, והוא יוציא 

הנמצאים  ישראל  בני  ואת  בחוץ־לארץ,  הנמצאים  אותנו, 

בארץ ישראל, מן הגלות, וימשיך בכל העולם מלכות ש־די, 

בגאולה האמיתית והשלימה בקרוב ממש, אמן כן יהי רצון".

אכן, אזכור זה, מתחבר באופן מצמרר לביטוי שאמר הרבי 

7 שנים לאחר מכן, בשנת תשל"ד - שנת ה'הקהל' הבאה, 

"והקהלת כולם יחד היא   - יום כיפור  בקשר עם מלחמת 

שעמדה והיא שתעמוד לכל בנ"י", וכדלקמן.

55



תשל"ד
שנת  בסיום   - תשל"ד  שנת  לקראת 

כללי- מכתב  הרבי  שלח   - תשל"ג 

הרבי  מצרף  היה  אותו  )מכתב  פרטי 

לקראת  במיוחד   - אישיים  למכתבים 

יומי דפגרא, יו"ט וכו'(, ובו נכתב:

"ויהי רצון, אשר ביום זה דחמשה עשר 

זו,  בשנה  ובפרט   - ואילך"  ו"מכאן  באב 

שנת השבע, שבת לה', והכנה לשנת וענין 

והנשים והטף  הקהל את העם האנשים 

גו' למען ישמעו גו' את כל דברי התורה 

מאתנו  ואחד  אחד  כל  יתעורר   - הזאת 

בתורה  להוסיף  ישראל  כל  בתוככי 

ובמצוות, הן בנוגע לעצמו והן בהשפעה 

על זולתו".

ראש השנה תשל"ד  ערב  בהתוועדות 

ביאר הרבי צד מדהים ומופלא במעמד 

מעמד  מעין  בעצם  שהוא  ה'הקהל', 

מתן תורה בהר סיני. וכך אמר הרבי: 

לדבוק  העם  את  ולחזק  לעורר  "כדי 

שאחת  הקב"ה  קבע  ובמצוות,  בתורה 

מתן  מעמד  מעין  יערכו  שנים  לשבע 

תורה שהיה בהר סיני, הוא מעמד 'הקהל' 

שעל-ידי  כדי  בתורה  קורא  המלך  שבו 

זה העם יחווה כביכול מחדש את מעמד 

מתן תורה".

"והקהלת כולם 
יחד היא שעמדה 

. . לכל בנ"י"

מאז  חלפו  שנים  שבע  כמעט 

מלחמת  של  המופלאים  האירועים 

ששת הימים. ממשלת ישראל, בטוחה 

בקלות  תקיפה  כל  להדוף  ביכולתה 

בר-לב  קו  על  מסתמכת  שהיא  תוך 

לאורך  שנבנה  ביצורים  של  שורה   -

תעלת סואץ, כדי להתגונן מהתוקפנות 

המצרית. הרבי התנגד פעם אחר פעם 

לאסטרטגיה מסוכנת זו, אבל ממשלת 

את  לשנות  דבר  עשתה  לא  ישראל 

עמדתה. מפחד שרי הממשלה וראשי 

קרב",  אלי  "ששים  להיות  לא  הצבא 

הולכים  ערב  צבאות  את  הם  ראו  לא 

גדות  על  צבאותיהם  את  וצוברים 

התעלה…

בקיץ תשל"ג, הרבי החל הרבי לעורר 

ילדים  כינוסי  עריכת  על  בדחיפות, 

ב'מקומות  ובפרט  ומקום,  מקום  בכל 

מטרת  כי  הדגיש  הרבי  הקדושים'. 

היהודי,  העם  על  להגן  היא  זו  הוראה 

את  ושוב  שוב  מזכיר  שהרבי  תוך 

יסדת  ויונקים  עוללים  "מפי  הפסוק: 

עוז . . להשבית אויב ומתנקם" - בכח 

ניתן  ישראל,  ילדי  של  תפילותיהם 

להשבית את האויב והנוקם.

במהלך התוועדות שבת קודש פרשת 

אודות  הרבי  עורר  שוב  וילך  נצבים 

מבקש  שהרבי  תוך  הילדים,  כינוסי 

א'  ביום  מיוחדים  כינוסים  שיערכו 

ימי  'עשרת  מימי  באחד  וכן  דסליחות 

לכל  ייתן  כי  הרבי  אמר  עוד  תשובה'. 

על   - אחד  מטבע  מטבעות,  שני  ילד 

והמטבע  הצדקה,  בקופת  לשים  מנת 

זו.  חובה  מילוי  על  כתשלום   - השני 

56



בכינוסים אלו על הילדים לומר פסוקי 

תורה ואת תפילת "אבינו מלכנו". 

ב'מכתב כללי' מו' תשרי תשל"ד מסביר 

הרבי באריכות על מעלתו ועבודתו של 

כ"אומה" אחת, כשבסוף  היהודי  העם 

המכתב כותב הרבי:

מיוחדת  שייכות  יש  האמורים  "לדברים 

זה עתה,  נכנסנו  לשנה החדשה שאליה 

האנשים  העם  את  "הקהל  שנת  היא 

והנשים והטף, המזכירה לנו את המצוה 

שקוימה בזמן שהיה בית המקדש קיים, 

מיד לאחר שנת השמיטה, בחג הסוכות, 

כשכל בני ישראל, אנשים נשים ואפילו 

והמלך  בבית-המקדש,  התאספו  טף, 

היה קורא לפניהם פרשיות מסויימות מן 

גדולה  "בכוונה  הקשיבו  וכולם  התורה, 

ברעדה,  וגילה  ויראה  ו"באימה  יתרה" 

וראו  בסיני"  התורה  בו  שניתנה  כיום 

ומפי  בה  נצטווה  עתה  "כאילו  עצמם 

הוא  שליח  שהמלך  שומעה,  הגבורה 

שמצות  ולמרות  הא־ל".  דברי  להשמיע 

 - והמעשי  הפשוט  במובנה   - "הקהל" 

קשורה בזמן בית־המקדש ואינה יכולה 

עתה להתבצע בפועל, הרי היא, כמצוות 

אחרות מסוג זה, בתקפה מבחינה רוחנית 

גם בזמן הגלות, ובכל מקום, שכן התורה 

ואינה  בפרטיה,  גם  נצחית  הרי  היא 

מוגבלת לזמן ומקום.

מצות "הקהל" מזכירה לנו, איפוא, שבכל 

מקום בו נמצאים יהודים, וכל כמה שהם 

מפוזרים, הרי כל אחד מהם מהווה חלק 

מ"הקהל את העם", מ"עם אחד", על־ידי 

היום- ובחיי  כך שהם מגלמים בעצמם, 

כביום  אחת",  ה"תורה  את  שלהם,  יום 

מ"ה'   - הגבורה  מפי  בסיני  ניתנה  שבו 

אחד", וכן שישנה לכל אחד, בלי יוצא מן 

הכלל, שליחות אלוקית: "ישמעו, ילמדו, 

ויראו את ה' אלקיכם, ושמרו לעשות את 

כל דברי התורה הזאת"".

57



על  הרבי  מאריך  המכתב  במהלך 

על  ובעיקר  היהודי,  העם  ביטחון 

האומות  לכל  שיש  הרבה  ההערכה 

ה'אומה  מתנהגת  איך  כשרואים 

הרבי  מביא  לדבר  וכדוגמא  היהודית', 

את העניין הבא:

תקופתו  לשמש  יכולה  לדבר  "כדוגמא 

ישראל,  בני  כאשר  המלך,  שלמה  של 

השיא  בדרגת  עמדו  העמים,  בין  כעם 

של שלימותם . . ושלימות זו, בתקופתו 

שבכמות  )למרות  המלך  שלמה  של 

ובגשמיות היו גם אז בני ישראל "המעט 

מקורי  באופן  התבטאה  העמים"(  מכל 

ישראל עם עמי  ביחסים של עם  ביותר 

תבל האחרים: שמעה של חכמת שלמה 

ביותר,  הרחוקות  המדינות  אל  הגיע 

ועורר תשוקה עזה אצל מלכים ומנהיגים 

וללמוד  התנהגותו,  את  ולראות  לבוא 

על־ידי  והשיג  ביקש  אותה  מחכמתו, 

על  מבוססת  והיתה  הקב"ה  אל  תפלתו 

תורת אלקים חיים".

כעבור יומיים, בח' תשרי, ביקש הרבי 

קטנה  הערה  להוסיף  חודקוב  מהרב 

כו"כ  היה  "ועד"ז  והיא:  הנ"ל.  לקטע 

ועד   .  . ישראל  עם  ימי  בדברי  פעמים 

המשיח".  מלך   - משיחו"  קרן  "וירם 

תוך שהרבי מצווה שיספיקו להעביר 

יום  כניסת  לפני  לאה"ק  ההוספה  את 

כיפור1.

יומיים לאחר מכן, ביום הקדוש ביותר 

הצבאות  פתחו   - כיפור  יום   - בשנה 

הערביים במתקפה כוללת. קו בר-לב 

המהולל נפל תוך שעות, ובעוד צה"ל 

המילואים,  חיילי  את  לגייס  מתאמץ 

סיני,  לתוך  המצריים  הכוחות  צעדו 

מכשול,  שום  עומד  לא  כשבדרכם 

אך בדרך נס - הם עצרו בדרכם ללא 

פרוץ  שלאחר  מספרים  השמועה  עפ"י   .1
המלחמה, שאל הרבי את הרחמ"א חדקוב 
האם הספיקו לפרסם באה"ק את ההוספה 
 - בשלילה  וכשהשיב  כללי,  המכתב  על 

ניכרה אי שביעות רצון על פני הרבי.

הסבר הגיוני מבלי להמשיך לעבר ערי 

ישראל, ובסופו של דבר הצבא היהודי 

ניצח.

כעבור מספר שבועות, בשבת פרשת 

ספק  כל  שאין  הרבי  הסביר  תולדות, 

יום  במלחמת  הישראלי  שהניצחון 

הכיפורים היה על טבעי, ולמעשה היה 

זה נס גדול עוד יותר מזה של 'מלחמת 

ששת הימים'. כאשר צבאות ערב חצו 

את תעלת סואץ ופרצו את קו בר-לב, 

לירושלים  בדרכם  עמד  לא  דבר  שום 

שיכול  ממה  ישמור  וה'  אביב,  ותל 

לערים  מגיעים  היו  אילו  לקרות  היה 

המיושבות ח"ו. 

כך היה גם בחזית הסורית. התרחש נס 

על טבעי, והכוחות הערביים עצרו את 

התקדמותם לאחר מרחק קצר בלבד, 

זמן  הישראלי  לצבא  נותנים  כשהם 

ולהביס את הכוחות  חייליו  לגייס את 

הערביים.

מכתב  הרבי  כתב  למדי,  חריג  באופן 

תשרי,  חודש  לאחר  מיד  נוסף  כללי 

וכותב מכתב  במכתב הרבי שוב חוזר 

מפורט בקשר ל'הקהל':

שלה  המיוחדת  ההוראה  זו  בשנה  הנה 

היא בנקודה המיוחדת שלה לגבי ששת 

שנת  שהיא  ושלאחרי',  שלפני'  השנים 

הקהל: הקהל את העם האנשים והנשים 

והטף.

כפשוטה  זו  שמצוה  פי  על  שאף 

גו'  אשר  "ארץ  בארץ,  תלוי'  בגשמיות 

תמיד )גם בזמן הגלות( עיני הוי' אלקיך 

שנה",  אחרית  ועד  השנה  מרשית  בה 

ובזמן שבית המקדש הי' קיים וכו', אבל 

הם,  נצחיים   - ותוכנם  הענינים  רוחניות 

שהרי הם חלק מתורתנו הנצחית.

להשתדל  ה"ה  הקהל  מצות  וגדר  ואופן 

)רק( כל אחד  בתוכנה ומטרה שלה לא 

ד'הקהל',  באופן  )גם(  בפ"ע, אלא  ואחת 

בהשתתפות המון רב ובהדגשה מיוחדת 

להקהיל גם את הטף, כולל קטני קטנים 

כסיום  היא,  והמטרה  קטנות.  וקטני 

דברי  כל  את  לעשות  "ושמרו  הכתוב: 

התורה הזאת".

באריכות  הרבי  מפרט  לכך  בהמשך 

מיוחדת את הפירוש בכל מילה ומילה 

דברי  כל  את  לעשות  "ושמרו  בפסוק 

התורה הזאת".

בסוף המכתב מוסיף הרבי את השורות 

המרטיטות הבאות:

הקהל  בעניין  הדגשה  "ונתווספה 

האנשים הנשים והטף במאורע שהתחיל 

ביום הקדוש דשנת הקהל זו, שהי' מכוון 

ג"כ כנגד אנשים הנשים וטף בתור קהל 

בנ"י,

והיא  שעמדה  היא  יחד  כולם  והקהלת 

כהבטחת  אשר  בנ"י,  לכל  שתעמוד 

על  עליהם,  יגן  צבאות  "הוי'  הנביא: 

וינטלם  גאלם  הוא  בארץ,  אחד  גוי  עמו 

נקהלים  ובנ"י  עולם",  ימי  כל  וינשאם 

ומוסיפים ב"ושמרו לעשות את כל דברי 

התורה הזאת" הלוך והוסיף ואור".

של  כוחו  בבירור:  הרבי  כתב  באיגרת 

ה'הקהל' - איסוף גברים, נשים וילדים 

יהודים יחד - הוא מה שהגן על האומה 

היהודית מפני ההתקפה שכוונה כנגד 

וילדים  נשים  גברים,   - היהודי  העם 

)כאומה - 'קהל בנ"י'(.

"אזוי ווי האַי-יאהר 
איז שנת הקהל…"

'הקפות'  בעת  אירע  מרטיט  מאורע 

להקפות  נכנס  הרבי  שמע"צ,  בליל 

אדירה  בשמחה  מנגן  הקהל  כשכל 

"הושיעה את עמך". לאחר  הניגון  את 

הניגון - לפני 'אתה הראת' - קרא הרבי 

ומורה  ע"ה  כץ  פנחס  משה  ר'  לגבאי 

איז  האַי-יאהר  ווי  "אזוי  להכריז  לו 

הקהל,  שנת  היא(  שהשנה  מאחר   =(

58



עמדו הכן כולכם אנשים נשים 

של  שמחתינו  זמן  לקבל  וטף, 

שמע"צ ושמח"ת".

כנ"ל,  הכריז  שהגבאי  לאחר 

שירת  את  לעודד  הרבי  החל 

כך  חזקים,  בעידודים  הקהל 

שהשמחה הרקיעה שחקים…

האדירה,  השירה  לה  כשתמה 

והורה  לגבאי,  שוב  הרבי  קרא 

ההכרזה  את  שוב  להכריז  לו 

'עמדו  ווי  ש"אזוי  ובהוספה 

ארמיי  מיט  פארבונדן  איז  הכן' 

קשור  הכן'  ש'עמדו  מאחר   =(

ניגון של  ינגנו  כן  עם צבא( על 

ניצחון2". 

התחיל  ההכרזה  לאחר  מיד 

'נאפאָליאָנס  הניגון  את  הרבי 

פצח  אדירה  ובשאגה  מארש', 

כל הקהל בניגון.

בקהל,  שקט  שהשתרר  לאחר 

אמירת  את  להתחיל  ועמדו 

"אתה הראת" בפעם השלישית, 

ציווה הרבי להכריז את ההכרזה 

נוספת:  בהוספה  והפעם  הנ"ל, 

איז  הכן'  'עמדו  ווי  אזוי  "און 

אַ  און  צבא  מיט  פארבונדען 

הצדדים,  מכל  פורץ  איז  צבא 

מכל  'ופרצת'  זינגען  מען  זאל 

הצדדים )= מאחר ש'עמדו הכן' 

קשור עם צבא וצבא פורץ מכל 

הצדדים, ע"כ ינגנו 'ופרצת' מכל 

הצדדים(".

יש לציין שאת ההכרזה "אזוי ווי 

הקהל'..."  'שנת  איז  האַי-יאהר 

לאחר  גם  להכריז  הרבי  הורה 

מנחה ביום שמע"צ, וכן בתחילת 

ההקפות דליל שמח"ת.	

2. ע"פ א' היומנים אמר הרבי "נגנו 
ניגון של צבא".

#1
08

60
5 ,

 JE
M

59



שהפנה  הרבה  הלב  מתשומת  כחלק 

כלל  בדרך  הרבי  נהג  ל'הקהל',  הרבי 

בזמן  גם  ההקהל  אודות  על  להזכיר 

היה  לראשונה  הבנים".  "ברכת  של 

קצר  תיאור  ולהלן  תשכ"ז,  בשנת  זה 

מאותו מאורע.

כבר בשעה 18:00 עמדו עשרות רבות 

של תמימים צפופים ב'גן עדן התחתון' 

הגיע   18:30 בשעה  הבנים.  לברכת 

הרבי, ובקושי הצליחו לעשות שביל - 

כדי שיוכל להיכנס לחדר קדשו.

שקט,  ונעשה  נפתחה  הדלת  פתאום 

לבוש  כשהוא  מחדרו  יצא  הרבי 

ב'קיטל' ועטוף בטלית. וכשהוא עומד 

בפתח גן עדן העליון החל הרבי לומר 

מכן  ולאחר  כהנים,  ברכת  פסוקי  את 

אמר את הברכה לתמימים:

ולכולכם  מכם,  אחד  לכל  השי"ת  "יתן 

לשנה  טובה  חתימה  וגמר  חתימה  יחד, 

והנגלה  הנראה  בטוב  ומתוקה  טובה 

למטה מעשרה טפחים, ובפרט - הצלחה 

ובלימוד  הנגלה  בלימוד  ומופלגה  רבה 

מעשה  לידי  יביא  ושהלימוד  החסידות, 

בריאות  מתוך  בהידור,  המצוות  קיום   -

הנכונה, ובשמחה ובטוב לבב.

התורה  בלימוד  "הקהל"  בכם  ויקויים 

 - התורה  חלקי  כל  את  יחד  להקהיל   -

פשט, רמז, דרוש, סוד, ולאחדם לאחדים 

כאחד, עד לאחד ממש. ועי"ז - להמשיך 

"ונגלה  את האחדות הפשוטה, שיקויים 

ועי"ז  יחדיו",  בשר  כל  וראו  הוי'  כבוד 

האמיתית  הגאולה  את  ולגלות  לקרב   -

והשלימה ע"י משיח צדקנו, בעגלא דידן, 

למטה מעשרה טפחים".

תשמ"א.  בשנת  היתה  הבאה  הפעם 

נסגר  לתמימים  הברכה  לקראת 

רק  שוב  נפתח  והוא  הקטן'  'הזאל 

הברכה  מעמד  לפני  ספורות  דקות 

לחדר הקדמי, שבו עומד הרבי, נכנסו 

והחתנים,   23 גיל  שמעל  אלה  רק 

לחדר השני נכנסו מי שמעל לגיל 22 

תלמידי  שאר  כל  מאה"ק.  ו"הקבוצה" 

התמימים עמדו בחצר, ומבעד לחללי 

הרבי  את  לראות  הי'  ניתן  החלונות 

ולשמוע ע"י הרמקולים.

ב'קיטל'  לבוש  לברכה  נכנס  הרבי 

וטלית. בדרכו ראה את הצלם ר' לוי"צ 

בידו  לו  ורמז  לצלם,  מנסה  פריידין 

הקדושה לבל יעשה זאת. 

הרבי עלה על הבימה שהוכנה עבורו, 

ובעיניים   - התמימים  כל  על  הביט 

עצומות, בפנים רציניות ביותר, כמעט 

בבכי, החל לברך את התמימים. 

אמר  כהנים"  מ"ברכת  הפסוקים  את 

בקול נמוך, ולאחר מכן אמר בקול את 

הברכה:

"זה הרי מעצמו מובן, שכל אלו שנמצאים 

העניינים  ובכל  בברכות  נכללים  כאן 

בעלות  המנחה,  תפלת  לאחרי  שנדברו 

יום  וערב  קודש  שבת  ערב  של  המנחה 

הקדוש, שזה היה באופן ד"נצבים היום . . 

כולכם לפני ה' אלקיכם".

אצלכם  מעלה  ישנה  לזה  ובנוסף 

חלקך  "אני  עליהם  אומר  שהקב"ה 

שזה  אומר  שהרמב"ם  וכמו  ונחלתך, 

מדובר על אלו ש"נדבה רוחו כו'" למסור 

את עצמו לעמוד לשרתו - לימוד התורה, 

נגלה וחסידות, בהקדמת עבודת התפלה 

הגוף,  ומנוחת  הנפש  מנוחת  שתהיה   .  .

גוף בריא ושלם, כדי שיוכלו ללמוד תורה 

השלימות,  בתכלית  מצוותיה  ולקיים 

של  באופן  שיהיה  עד  שקידה  ושתהיה 

"יגדיל תורה ויאדיר".

הקהל בלימוד התורה

#1
59

21
8 ,

 JE
M

60



וע"י כל זה, ובכלל ע"י "יפוצו מעיינותיך 

הירידה למטה  ונזרז את  נקרב   - חוצה" 

דא  מר"  "אתי  את  טפחים  מעשרה 

מלכא משיחא. שהוא מביא את הגאולה 

האמתית והשלימה במהרה בימינו ממש, 

ויבנה בית המקדש במקומו ויקבץ נדחי 

ישראל "והיתה להוי' המלוכה".

האנשים  העם  את  "הקהל   - ועאכו"כ 

הנשים והטף", שהיום זה מביא ל"למען 

ישמעו" וכמו שמסיק שם, שזה גם מביא 

ה'  יראת   - אלוקיכם"  ה'  את  ל"ויראו 

בשלימות, ו"ושמרו לעשות את כל דברי 

- שלימות העשי', שזוהי  התורה הזאת" 

יחד עם שלימות ארץ  שלימות התורה, 

. בכל עניינים אלו "ילכו מחיל   . ישראל 

 .  . ואור  והולך  אל חיל", באופז דמוסיף 

עד ש"ונגלה כבוד ה' וראו כל בשר יחדיו 

כי פי ה׳' דיבר" ובעגלא דידן".

כמובן  )לע"ע( היתה  הפעם האחרונה 

הקדוש  היום  בפרוס  תשמ"ח.  בשנת 

הסמוכים  החדרים  הקטן',  'הזאל  היה 

אפס  עד  מלאים  שלידו  והחצר  אליו 

שהמתינו  התמימים  בתלמידי  מקום 

הרבי  של  לכניסתו  וברעדה  בחיל 

זמן  כעבור  הבנים.  בברכת  לברכם 

הקטן'  ל'זאל  נכנס  הרבי  הס.  הושלך 

בסמוך  שנבנתה  במה  גבי  על  ועלה 

לקיר הצפוני.

ב'קיטל'  כרגיל,  לבוש,  היה  הרבי 

ובטלית. כשהגיע לסטנדר העביר מבט 

חודר על כל התמימים. אחר כך, הוריד 

את הטלית עד לעיניו הק', עצמן, והחל 

בסיומם  ה"יברכך".  פסוקי  באמירת 

החל בקול גבוה יותר:

מכם,  כאו"א  את  ויברך  יעזור  השי"ת 

בתוככי כלל ישראל, בכל הענינים ובכל 

הכנסת  בבית  לעיל,  שנאמרו  הברכות 

ובית המדרש של כ"ק מו"ח אדמו"ר נשיא 

דורנו . . ובמיוחד - בעניין העיקרי השייך 

בהתמדה  הצלחה   - הישיבות  לתלמידי 

ובפרטיות  התורה,  בלימוד  ושקידה 

יותר - בנוגע לתלמידי הישיבות שבהם 

לומדים נגלה דתורה ביחד עם פנימיות 

התורה, "תורה הנגלית ותורת החסידות 

תמימה", עד שנעשים לימוד אחד, לימוד 

שתלכו  ויה"ר   .  . עצמי  ולימוד  יחיד, 

"מחיל אל חיל" בכל העניינים האמורים 

- ג' הקוין דתורה עבודה וגמילות חסדים 

 - זה  ובכל   .  . עומד"  "העולם  שעליהם 

בנוגע  והן  עצמו,  עם  לפעולה  בנוגע  הן 

לפעולת ההשפעה על הזולת, מיוסד על 

שכאו"א  כמוך",  לרעך  "ואהבת  הציווי 

להראות  בו  התלוי  כל  לעשות  צריך 

בסביבתו,  הנמצאים  לכל  "דוגמא-חיה" 

ולהשפיע עליהם לעסוק בכל העניינים, 

ועד "כמוך" ממש...".

יותר  עוד  ניתוסף  האמור  בכל  והנה, 

בשנה זו:

השמיטה,  שנת  לאחרי  באה  זו  שנה 

ביותר הענין  - שבה מודגש  "שבת לה'" 

"דכו"ע  כמארז"ל  התורה,  דלימוד 

בשבת ניתנה תורה לישראל" . . ומשנת 

"מקץ   - הקהל  לשנת  נכנסים  השמיטה 

 .. השמיטה  שנת  במועד  שנים  שבע 

הקהל את העם האנשים והנשים והטף", 

והטף"  והנשים  ל"האנשים  בנוגע  הן 

ללימוד  בנוגע  לראש,  ולכל  שבעצמו, 

נגד  הזאת  התורה  את  )"תקרא  התורה 

העם  את  הקהל  באוניהם  ישראל  כל 

בכל  שצ"ל   - והטף"(  והנשים  האנשים 

ג' התכונות ואנשים נשים וטף: אנשים - 

- עקרת  נשים  וההנהגה,  תכונת התוקף 

הבית, ניצול המדות ורגש שבלב לעשות 

"עיר  קטן",  ה"עולם  עניני  בכל  סדר 

קטנה זה הגוף", וטף - התכונה דתלמיד 

ומקבל, "איזהו חכם הלומד מכל האדם", 

ועאכו"כ - מהתורות ושיחות קודש של 

רבותינו נשיאינו.

האנשים  העם  את  ל"הקהל  בנוגע  והן 

אלו  כל   - כפשוטו  והטף"  והנשים 

לציווי  בהתאם  בסביבתו,  שנמצאים 

שבמשך  היינו,  כמוך",  לרעך  "ואהבת 

השנה כולה, שנת הקהל, ובפרט בזמנים 

מסוגלים, "יומין זכאין", שבמשך השנה - 

מקהיל את האנשים והנשים והטף )ככל 

הפירושים( למקום קדוש, בית המקדש, 

שבכאו"א  הפנימי  מביהמ"ק  החל 

מישראל בלבו פנימה, שהקב"ה מבטיח 

"ושכנתי  הבטחתו(  מקיים  )ובודאי 

בתוכם", בתוך כל אחד ואחד. ובפרט ע"י 

העזר והסיוע מצד פעולתם של תלמידי 

תומכי תמימים, "נרות להאיר".

הקביעות   - זו  לשנה  בנוגע  עניין  ועוד 

יום  של  עניינו  השבת.  ביום  דיוהכ"פ 

ובהתאם  ותענוג,  שמחה   - הוא  השבת 

העניינים  בכל  הפעולה  הרי,  לכך, 

האמורים )ובמיוחד - לימוד התורה, ענינו 

שמחה  מתוך  להיות  צריכה  שבת(  של 

ועונג, והדגשה מיוחדת בנוגע ל"הקהל" 

כפשוטה  הקהל  דמצות  הזמן  שהרי   -

הוא בחג הסוכות, "זמן שמחתנו". והרי, 

והמדידות  הגדרים  כל  פורצת  שמחה 

פועלים  שעי"ז   - והעיקר   .  . וההגבלות 

מישראל  דכאו"א  גדול  הכי  העונג  את 

גדולה  הכי  והשמחה  ישראל,  וכלל 

העונג   - ישראל  וכלל  מישראל  דכאו"א 

והשלימה  האמיתית  דגאולה  והשמחה 

ע"י משיח צדקנו.

ובסמיכות  שבת  בערב  בעמדנו  ובפרט 

מסוגל  הכי  זמן   - השבת  ליום  ממש 

ל"יום  להכנס מערב שבת דאלף הששי 

העולמים",  לחיי  ומנוחה  שבת  שכולו 

ישובו  גדול  "קהל  היעוד  יקויים  שאז, 

הנה", עד לקיום מצות הקהל כפשוטה - 

"הקהל את העם האנשים והנשים והטף" 

- בביהמ"ק השלישי . . ונכנסים - מתוך 

ולקיום מצות  ל"זמן שמחתנו",   - ריקוד 

הקהל כפשוטה, בבית המקדש השלישי, 

לשמוע  ידיך",  כוננו  אדנ-י  "מקדש 

ועי"ז  צדקנו,  משיח  ע"י  התורה  קריאת 

"ליראה את ה' אלקיך כל הימים" - מתוך 

שמחה גדולה ונפלאה וטוב לבב".

ומיד אחר  הברכה ארכה כרבע שעה, 

כך ירד הרבי לתפילת כל נדרי וערבית 

של חג.

61



תשמ"א
הכינו  עת  תשמ"ב,  שנת  בתחילת 

בהוצאתו  'היום-יום'  ספר  את  לדפוס 

על  הממונים  ערכו  המחודשת, 

מחדש  היחס  שלשלת  את  העבודה 

כשהם מוסיפים ומעדכנים את רשימת 

ה"עסקנות-תולדות" של הרבי.

להגהה  הרשימת  את  שהכניסו  בעת 

ע"י כ"ק אדמו"ר, הוסיף הרבי בתחילת 

ידו  בכתב  תשמ"א  שנת  של  הערך 

הקהל  שנת  שהשנה  "מעורר  הקדושה 

- את האנשים והנשים והטף גו' לעשות 

את כל דברי התורה הזאת".

נושא  תשמ"א,  שנת   - זו  בשנה  אכן, 

ה'הקהל' לא הוזכר רק פעמים מספר 

לציר  הפך  אלא   - השנה  במהלך 

המרכזי של השנה כולה. 

כבר בימים הסמוכים לר"ה שלח הרבי 

ישראל  ובנות  "בני  אל  מכתבים  שני 

בכל מקום שהם", בהם הרבי מאיר את 

עניין ה"הקהל" באור נפלא.

במכתב הראשון - שנושא את התאריך 

שהרבי  לראות  כבר  ניתן   - אלול  ח"י 

בה  כשנה  הבאה  השנה  את  מסמן 

כינוסי  לערוך  הזדמנות  כל  לנצל  יש 

'הקהל', להוסיף ביראת ה' ובחיזוק כל 

ומצוות אצל כל אחד  עניין של תורה 

כן  כמו  וטף".  נשים  "אנשים   - ואחד 

מורה הרבי לנצל את השנה לתוספת 

בחיזוק החינוך הכשר בכל מקום ועם 

כל יהודי באשר הוא, וכך כותב הרבי:

בימים  תש"מ,  שנת  בסיום  "...בעמדנו 

החדשה  לשנה  ההכנה  של  האחרונים 

לטובה  ישראל  כל  ועל  עלינו  הבאה 

נקודה  על  להתעכב  כדאי  ולברכה, 

למרות  אשר  בכך  הקשורה  מסויימת 

שכבר נידונה פעמים רבות - הרי הענין 

עתה עונתי במיוחד ואקטואלי גם ביחס 

למעשה - שהוא העיקר. 

הכוונה בקשר לכך שהשנה המסתיימת 

עתה היא שנת שמיטה, שבת לה', והשנה 

המגיעה היא שנת "הקהל".

מצווה,  שהתורה  כפי  "הקהל"  מצוות 

היא, שמקץ כל שבע שנים - מיד לאחר 

שנת השמיטה, בעלות בני ישראל לרגל 

להקהיל  הסוכות,  בחג  לבית-המקדש 

- בכלל  את כל העם אנשים, נשים וטף 

לפניהם  קורא  והמלך  קטנים,  קטני  זה 

בני  לזרז  שתוכנם,  התורה  מן  פרשיות 

באמונתם,  ולחזקם  במצוות  ישראל 

19
00

60
#,

 JE
M

הגהות הרבי על 'שולשלת היחס' של שנת תשמ"א

62



רושם  עליהם  השאיר  זה  דבר  ביתדות. 

רב, כאילו שמעו מפי הא-ל עצמו.

בכניסה  עומדים  אנו  כאשר  ...לפיכך 

שנת  של  ההכנה  לאחר  "הקהל",  לשנת 

השמיטה, כאמור, יש להתבונן ברצינות 

כפי  זו  מצוה  של  ומטרתה  בתוכנה 

ולמען  ישמעו  "למען  התורה:  שאומרת 

ושמרו  אלקיכם,  ה'  את  ויראו  ילמדו 

הזאת;  התורה  דברי  כל  את  לעשות 

ולמדו  ישמעו   - ידעו  לא  אשר  ובניהם 

ליראה את ה' אלקיכם".

מצוות  כמה  עד  בבירור  לראות  אפשר 

''הקהל" מדגישה את ענין חינוך הילדים, 

לקטנים  ביחס  רק  לא  מובן  גם  מכך 

ביחס  גם  אלא  הפשוט,  במובן  )"טף"( 

"טף"  עדיין  הם  אשר  בשנים  למבוגרים 

וקטנים ביהדות, כל אלה אשר לא ידעו, 

קיבלו  לא  שהיא,  סיבה  מאיזו  ואשר, 

אלה  ואפילו  הנכון.  היהודי  החינוך  את 

שהם בסוג "שאינו יודע לשאול", שאינם 

 .  . יודעים ואף אינם חשים שחסר להם 

גם אותם יש להקהיל ולהשמיע באזניהם 

היא  מה  ילמדו"  ולמען  ישמעו  "למען 

צריך  והלימוד  מצוה,  היא  ומה  תורה 

להיות באופן כזה שיהיו חדורים ביראת 

ה', והעיקר - "ושמרו לעשות את כל דברי 

התורה הזאת".

כלל  בתוך  ואחת,  אחד  שכל  רצון  ויהי 

האמורים,  הענינים  בכל  יעשה  ישראל, 

בחיי  יהדות  ולהפיץ  ולהעמיק  לחזק 

סביבתו,  בכל  והן  עצמו  בו  הן  יום-יום, 

במלוא המידה, ודבר זה יוסיף עוד יותר 

הבחינות  בכל  טובה  וחתימה  בהכתיבה 

בני  וכל  ברוחניות,  והן  בגשמיות  הן 

 - והטף  והנשים  האנשים   - ישראל 

האמיתית  לגאולה  ממש  בקרוב  יזכו 

והשלימה על ידי משיח צדקנו"...

לפשט  הרבי  מוסיף  השני,  במכתב 

שוב  ומבהיר  המצוה,  משמעות  את 

עד כמה המצוה נוגעת לחיי היום יום 

של כל יהודי גם בזמן זה, ולקראת סוף 

המכתב אף נותן דוגמא מעשית לכך:

למרות  הרי  הקודם,  במכתב  כאמור 

שמצוות "הקהל", במשמעותה המעשית 

בבית-המקדש,  קשורה  והפשוטה, 

מבחינה  אקטואלית  זאת  בכל  היא  הרי 

במיוחד  זמן.  ובכל  מקום  בכל  רוחנית 

בתקופה  שנה  מדי  מודגש  הדבר 

ראש- שלפני  בשבת  כאשר  הנוכחית, 

"אתם  פרשת  את  תמיד  קוראים  השנה 

יחד מן  ניצבים  ישראל  . שבני   . נצבים" 

הגדולים שבהם ועד לפשוט שבפשוטים 

- ומתקשרים עם הקב"ה בברית נצחית 

)"לעברך בברית ה' אלקיך"( . . כל אחד 

שלימה",  מ"קומה  חלק  נעשה  מהם 

ומאוחד  חדור  כולו,  ישראל  עם  מכל 

את  להכתיר   - ואחיד  אחד  ברעיון 

וזהה  אחידה  פנימית  ובשאיפה  הקב"ה, 

ויתגלה  ההכתרה  את  יקבל  שהקב"ה 

על  כ"מלך  כך  ועל-ידי  ישראל"  כ"מלך 

כל הארץ".

כל  של  לראש-השנה  שייך  האמור  כל 

יתר  הדגשת  מיתווספת  השנה  שנה, 

בדבר, משום שזה ראש-השנה של "שנת 

ישראל  בני  כל  כשהתאחדות  הקהל", 

מיוחד  באופן  מודגשת  אחד"  כ"קהל 

כמוסבר לעיל, והדבר בא לאחר ההכנה 

כאשר  לה'",  "שבת  השמיטה,  שנת  של 

במשך כל השנה עמדו כולם בהלך-רוח 

של אחדות, דבר שהתבטא באופן מעשי 

ומרשים: כל בעל שדה וכרם )שאז, בזמן 

בית המקדש, היתה זו הפרנסה העיקרית 

של העם - איש תחת גפנו ותחת תאנתו( 

ויתר על נחלתו הפרטית ומסרה ברשותו 

הארץ  שכל  האמיתי,  בעל-הבית  של 

שלו, "כי לי הארץ", ומפקיר את שדותיו 

שוה.  במדה  ישראל  כל  לפני  וכרמיו 

הכנה  השמיטה  שנת  מהווה  לפיכך 

מתאימה ל"הקהל", ושתיהן יחד מניחות 

לעשות  שיש  הענינים  לכל  היסוד  את 

בחיי יום-יום במשך כל השנים הבאות.

13
94

99
#.

 Yo
ssi

 M
ela

m
ed

, JE
M

63



כדוגמא מעשית, אחת לפחות, של מעשה 

בפועל: כשיהודים ספורים חיים במקום 

מסויים הרי נוסף על כך שצריך להיות, 

כפשוט, אצל כל אחד מהם, לימוד תורה 

להיות  עליהם   - בהידור  מצוות  וקיום 

קהל":  של  "יהדות  וליצור  ל"קהל"  מיד 

תורה,  של  חינוך  מוסדות  לקום  חייבים 

חייב להיות להם מנהיג של תורה )רב(, 

מזון של תורה )שוחט(, ומובן מאליו חיי 

משפחה של תורה )מקווה טהרה( וכו'"...

הגדול שבעם

בשנה זו גם ניתן ביטוי די מפורש לכך 

ה"גדול  ע"י  הוא  בימינו  שה"הקהל" 

שנה,  אותה  של  בחותמה  שבעם". 

השנה,  ראש  ערב  ליל  בהתוועדות 

את  דופן,  יוצא  בסגנון  הרבי  הסביר 

האורחים  פני  את  שקיבל  העובדה 

באמירת מאמר בתחילת ההתוועדות: 

"והביאור בזה הוא, ששנה זו היתה "שנת 

אורחים  שמתאספים   - וענינה  הקהל", 

וטף,  נשים  אנשים  כולה,  הארץ  מכל 

היינו,  אחת,  למציאות  נעשים  וכולם 

נעשים  והמלך  והכהנים  בתים  שהבעלי 

ל"קהל" אחד ומציאות אחת.

ריבוי  בפני  מגישים  שהיו  ו"הכיבוד" 

האורחים הוא - שמיעת קריאת התורה 

מפי המלך.

אמירת   - לענייננו  בנוגע  מובן  ועד"ז 

המבואר  ע"פ  ובפרט  דלעיל,  המאמר 

בישראל,  מלך  שאין  שבזמן  במפרשים 

מוטל החיוב ד"הקהל" על הגדול שבעם 

כו'. ובמקום שאין גדולים וכו'...

הקהל  מצות  שקיום  בפשטות  וכמובן 

של  כיבוד  הגשת  עם  קשורה  היתה  לא 

מאכל ומשקה - כי קיום מצות "הקהל" 

היתה בעזרה, ולכן לא מסתבר כלל לומר 

שכל בנ"י, אנשים נשים וטף - כולל קטני 

ולשתות  לאכול  מתיישבים  היו  קטנים, 

בעזרה, בפני המלך כו'...

היה  "הקהל"  מצות  שקיום  ובפרט 

הסוכות,  חג  של  הראשון  יו"ט  במוצאי 

את  בעזרה  לחגוג  צריכים  היו  שאז 

הי'  לא  וא"כ,   - השואבה"  בית  "שמחת 

פנאי לאכול ולשתות בעזרה!

זאת אומרת: קיום מצות "הקהל" )כולל 

שבזה(  אורחים"  ד"הכנסת  העניין 

פרשיות  קריאת  בשמיעת  רק  התבטא 

התורה מפי המלך, ובאופן ד"מפי הגבורה 

שומעה", "כיום שניתנה בו בסיני".

נפגשים  יהודים  שכאשר  מובן  ועפ"ז 

הוא  א'  וכל  זמן,  הפסק  לאחרי  ביחד 

להיות  צריך  הרי   - השני  אצל  "אורח" 

הכי  ובאופן  אורחים",  ד"הכנסת  העניין 

נעלה, עד שיוכלו לומר על זה ש"גדולה 

שכינה",  פני  מהקבלת  אורחים  הכנסת 

עם  הקשור  הכיבוד  שפנימיות  היינו 

באופן  להיות  צריך  אורחים"  "הכנסת 

נעלה יותר "מהקבלת פני שכינה" - ועניין 

זה נפעל ע"י אמירת דברי תורה )פנימיות 

התורה( בפני האורחים, באופן שזה לפי 

ערך ההבנה וההשגה דכאו"א מהאורחים 

כו'".

סוכות תשמ"א

ימי חג הסוכות של שנת תשמ"א היו, 

ללא ספק, יוצאים מן הכלל. די להזכיר 

שיחה  אמירת   - אז  שהחל  הנוהג  את 

מידי לילה מלילות חג הסוכות, בקשר 

)השיחות  השואבה"  בית  "שמחת  עם 

נאמרו על ה"בימה של עץ" המיוחדת 

במזרח בית הכנסת, עלי' מתפלל הרבי 

בחודש תשרי(.

גם על מבצע  כמו-כן, הכריז אז הרבי 

שמחת בית השואבה, שבכל לילות חג 

#2
29

87
. Y

os
si 

M
ela

m
ed

, JE
M

64



ושם  עיר,  לרחובה של  ייצאו  הסוכות 

ירקדו וישמחו בשמחה של מצוה.

בגילויים  מלאים  ימים  אלו  היו  אכן, 

עצומים שהרבי השפיע על החסידים, 

תוך כדי שהרבי מזכיר שוב ושוב ללא 

הקהל',  ב'שנת  המצאותנו  את  הרף 

הפסקה  ללא  החסידים  את  ו"מדרבן" 

להתעסק ב'הקהל', להתאסף יחד עם 

"למען  אותם,  ו'להקהיל'  יהודים  עוד 

ה'  את  ויראו  ילמדו  ולמען  ישמעו 

אלוקיכם"...

ניתן ללמוד מעט על האווירה שהייתה 

באותם ימים בחצרות קדשנו מהמכתב 

הבא, אותו כתב א' מהבחורים ששהה 

האווירה  בו מתוארת  חיינו',  ב'בית  אז 

מהזוכים  אחד  כל  שחש  הכללית 

לעמוד שם, בחצר המלך, וכן את ליל 

שיחת  הרבי  נשא  אז  הסוכות  דחג  א' 

לאחר   - גמורה  בהפתעה   - קודש 

תפילת מעריב, תוך שהוא מתאר את 

השמחה  ואת  הנפלאות  התחושות 

הגדולה:

"הדבר המיוחד שבשנה זו, הוא שמשך 

ל-770 את כל ההמון, הוא היותה של 

"הקהל",  "הקהל". מצות  זו שנת  שנה 

כידוע, באה לידי ביטוי בהתקהלות כל 

העם, אנשים נשים וטף, לבית המקדש 

קורא  המלך  היה  ושם  הסוכות,  בחג 

 . ילמדו  ולמען  ישמעו  "למען  בתורה 

. ושמרו לעשות את כל דברי התורה 

הזאת".

מובן איפוא, שככל שהלך והתקרב חג 

בד  ב־770,  המתח  וגבר  עלה  הסוכות 

בבד עם גבור זרם האורחים שהתנקז 

ל-770 מכל קצוי תבל.

בחג  השנה  שהתרחש  מה  ואכן, 

הסוכות עלה על כל המשוער.

תפילת  לפני  החג,  כניסת  עם  מיד 

ערבית כשנכנס כ"ק אדמו"ר שליט"א 

לביהכנ"ס ועלה על הבימה המיוחדת 

תשרי(  בחודש  מתפלל  הוא  )שעליה 

- פנה אל הקהל, ששר באותה שעה, 

מהיר  בקצב  כפיים  למחוא  והחל 

ביותר. הקהל העצום שבביהכנ"ס הגיב 

האולם  כל  הפך  עין  וכהרף  בהתאם, 

האנשים,  כל  וגועש.  סוער  ים  למעין 

מ"ראשיכם שבטיכם" ועד "חוטב עציך 

זקן  ועד  מהצעירים  מימיך",  ושואב 

הזקנים, קיפצו, רקדו ושרו בכל כחם, 

עד שחלף הרהור במוח שכנראה זוהי 

השמחה שעליה אמרו כי מי שלא ראה 

אותה לא ראה שמחה מימיו…

למה  "התראה"  רק  היה  זה  כל  אולם, 

התפלה  לאחר  להיות.  עתיד  שהיה 

ב"גוט  הציבור  את  אד"ש  כ"ק  בירך 

יו"ט" שלש פעמים, כנהוג, ולאחר מכן, 

שזה  הדוכן,  על  נשען  הכל,  להפתעת 

האות שברצונו לומר שיחה.

כמובן, היתה זו הפתעה מוחלטת, ולכן 

נוצרו מיד דחיפות שהחרישו לרגע את 

אך  אד"ש,  כ"ק  של  הראשונים  דבריו 

לאחר שניות ספורות השתררה דממה.

כ"ק אד"ש החל לומר שבזמן שביהמ"ק 

היה קיים החלו בשמחת בית השואבה 

רק במוצאי היו"ט הראשון, וזאת עקב 

היות השמחה קשורה בדברים גשמיים 

שלא היה אפשר לעשותם בחג עצמו. 

קוימה  שונות  סיבות  בגלל  כן,  כמו 

אך  החג.  במוצאי  רק  "הקהל"  מצות 

בזמן שביהמ"ק אינו קיים, שאז קיימים 

אך(  בשלימות,  )אמנם  הענינים  כל 

לפיכך  בגשמיות,  ולא  ברוחניות  רק 

בשמחת  להתחיל  מניעה  שום  אין 

בכל  "הקהל"  ובמצות  השואבה  בית 

של  הראשון  מיומו  כבר  ה'שטורעם' 

החג.

בסיום השיחה אמר הרבי שיש להתחיל 

בשמחה כבר מהרגע הראשון של החג, 

65



ושהשמחה תהיה שמחת הכל, אנשים 

עד  "הקהל"(,  )כבמצות  וטף  נשים 

כמובן  ביותר.  גדולה  שמחה  שתהיה 

ומצוה  דורש  הקב"ה  שאם  מאליו 

במקביל  נותן  שהוא  הרי  כך,  לעשות 

את הכח, הסיוע והברכות לקיום הדבר 

בפועל.

הרבי סיים בברכה שמשמחה זו יגיעו 

כאשר  ראשם",  על  עולם  ל"שמחת 

הקב"ה אוחז ביד כל יהודי ומוציא את 

ושהשמחה  מהגלות;  ישראל  עם  כל 

המתחילה מהרגע הראשון של היו"ט 

שאז אומרים "שהחיינו" תביא לאמירת 

הזה",  לזמן  והגיענו  וקיימנו  "שהחיינו 

עולם  "ושמחת  צדקנו,  משיח  בביאת 

על ראשם", קהל גדול ישובו הנה".

הניגון  את  לשיר  החל  אד"ש  כ"ק 

ידו  את  מניף  כשהוא  בחרתנו",  "אתה 

ויצא  השמחה,  להתחלת  כאות  במרץ 

שר  כבר  כולו  כשהקהל  מביהכנ"ס 

ורוקד.

הייתה  לא  המתוחה  הצפיה  אכן, 

ביטוי בשמחה  לה  נתן  לשווא. הקהל 

בלתי מוגבלת. במשך שעה ארוכה לא 

פחתה הצפיפות שהיתה בעת התפלה 

- אנשים לא הלכו לביתם, אלא רקדו 

היה  מיוחד  אופי  הפוגה.  ללא  ושמחו 

לריקודים אלה: לא מעגלים כמקובל, 

פשוט מחוסר מקום, אלא רקדו איש 

על מקומו, והשמחה היתה עצומה.

שיחת  כי  חשו,  יותר  נכין  הבינו,  הכל 

כ"ק אד"ש היוותה את מעמד "הקהל", 

כאשר המלך קורא ומלמד את התורה 

לכל העם, ובאמת, הדבר אפילו נרמז 

עוד  נמשכו  הריקודים  הנ"ל.  בשיחה 

זמן ממושך, ורק אז התפזרו האנשים 

"לישב  מצות  את  לקיים  כדי  לבתיהם 

בסוכה".

הסוכות  חג  בלילי  מתקיימות  כנהוג 

התרבו  זו  בשנה  רבות.  התוועדויות 

יותר  הרבה  והתמשכו  ההתוועדויות 

במיוחד  אותן  איפיינה  שנה.  מבכל 

השמחה המרובה ועליצות הנפש.

הלילה  כל  במשך  ליום.  הפך  הלילה 

הייתה ברחובות קראון הייטס תנועה 

לחפש  שהלכו  אנשים  של  ערה 

לשניה.  מאחת  עברו  או  התוועדות 

שליד  בסוכה  הצטופף  גדול  קהל 

770, ששם התוועדו בעיקר האורחים 

נמשכו  כך  המדינות.  ומשאר  מאה"ק 

ההתוועדויות עד אור הבוקר…

"מעלה מיוחדת גם 
לגבי השנה שלאחרי"

באותה התקופה עלה לשלטון בעיראק 

אותו  ימ"ש.  חוסיין  הדיקטטור סדאם 

רצונו  על  הפסקה  ללא  דיבר  צורר 

להשמיד את העם היהודי כולו היל"ת, 

ובמטרה להגשים את מטרותיו - הוא 

רצון  מתוך  גרעיני,  כור  בבניית  החל 

את  להפיק  יוכל  שאיתו  טיל  לבנות 

זממו המרושע.

באותה  התוועדויות  מספר  במהלך 

התקופה, דיבר הרבי על מצב העולם 

אף  הדברים  שבין  ומדרדר,  ההולך 

אמר הרבי שישנם מנהיגי מדינות 'לא 

ילחץ  מהם  שאחד  שדי  נורמאליים' 

וחורבן  הרס  להביא  כדי  כפתור  על 

לעולם".

השנה,  דאותה  ניסן  י"א  בהתוועדות 

פתח  ה'",  "צבאות  להקמת  כהמשך 

הרבי במבצע "אות בספר תורה" - שכל 

ילד יהודי )עד גיל מצוות( יוכל לקנות 

ילדי  כל  יתאחדו  ועי"ז  משלו,  אות 

ישראל.

באופן  הי'  לא  העולם  ומצב  "מעמד 

שרואים  "עד  הרבי  אמר  כך"  כל  גרוע 

והנחיצות  ההכרח  גודל  את  בפשטות 

דפעולות אלו לשנות את מציאות העולם 

בכוח התורה".

במשך התקופה דיבר הרבי על כתיבת 

הקשורים  והעניינים  התורה  ספר 

ר"ח  ובהתוועדות  רבות,  פעמים  בה 

אייר אותה שנה שוב הזכיר הרבי את 

הענין, כשבין הדברים עורר על הצורך 

לסיים את הכתיבה בזריזות הכי גדולה 

היתה,  הזכיר  אותן  מהסיבות  ואחת   -

שהשנה היא שנת הקהל…

"עפ"ז מובן שמן הראוי לסיים את כתיבת 

גודל  מצד   - האפשרי  בהקדם  הס"ת 

העילוי שבזה, ובפרט כשנמצאים בשנת 

הקהל, עם כל העילויים שבה, כולל מ"ש 

בגמרא שבמוצאי שביעית )שנת הקהל( 

לסיים  להשתדל  צריכים   - בא  דוד  בן 

את כתיבת הס"ת עוד בשנת הקהל, ולא 

הבאה  לשנה  הס"ת  סיום  את  להשאיר 

חדש  אור  "יורד  הבא  שבר"ה  )למרות 

מימי  עדיין  מאיר  הי'  שלא  יותר  עליון 

עולם" )כולל שנת הקהל( - אעפ"כ, ישנה 

לגבי  גם  הקהל  בשנת  מיוחדת  מעלה 

השנה שלאחרי(.

באמצע  יבוא  כשמשיח  שגם  ואע"פ 

כתיבת הס"ת, בודאי שיסיימו את כתיבת 

בנ"י"(,  את  "ולמדה   - )ולאח"ז  הס"ת 

ש"מחשבה  מבטיחה  שהתורה  מאחר 

טובה הקב"ה מצרפה למעשה", ועאכו"כ 

במחשבה,  רק  אינה  הס"ת  שכתיבת 

אלא( התחילה כבר בפועל )קודם ביאת 

שסוכ"ס  ברור  דבר  זה  הרי  המשיח(, 

יסיימו את כתיבת הס"ת - אעפ"כ, מצד 

בהקדם  לסיימה  כדאי  העניין  גודל 

האפשרי, לא יאוחר מסיום שנת הקהל".

לקראת חג השבועות, הורה הרבי לכנס 

את ילדי ישראל, ולערוך כינוסים בכל 

בתורה,  להרבות  ובהם  אה"ק,  רחבי 

באהבת  ולהתחזק  וצדקה  תפילה 

ישראל.

תשמ"א  שנת  השבועות  חג  בערב 

הופצץ והושמד הכור הגרעיני בעיראק, 

במבצע מורכב שקדמו לו הכנות רבות, 

ואשר הסתיים, בחסדי שמים ובניסים 

66



שום  וללא  מליאה  בהצלחה  גלויים, 

פגיעה במטוסי חיל האוויר.

את  להביא  ראוי  זה,  עניין  ובסיום 

המכתב הבא - המתפרסם כאן בפרסום 

לתלמידי  הרבי  שלח  אותו   - ראשון 

ישיבת תות"ל מאנטריאול.

כ"א  תאריך  את  הנושא  המכתב, 

ברכה  במילות  נפתח  סיוון,  לחודש 

במכתב  הישיבה,  של  הסיום  לחגיגת 

הרבי מעודדם להתחזק בעניני לימוד 

התורה וקיום המצוות.

לקראת סיום המכתב כותב הרבי "יה"ר 

דשיעור  הרמזים  באחד  יתבוננו  אשר 

החומש דיום רביעי זה...".

אל  ש"רץ  פנחס  אודות  נכתב  שם 

המגפה  את  לעצור  ע"מ  הקהל" 

שפרצה בבני ישראל לאחר חטאו של 

קורח ועדתו.

"כשרצים לתוך הקהל - הקהל את העם - 

ונותנים בעין יפה ומפיצים התורה . . הרי 

אשר  החטאים,  על  העם,  על  מכפר  זה 

גלינו מארצינו, וקאתי  רק מפני חטאינו 

מלכא משיחא ומיד נגאלין."

אשר  הרבי  מבהיר  המכתב  בסוף 

תלמידי  על  בעיקר  מוטל  זה  תפקיד 

הוא  ענינים  עיקר  אשר  התמימים, 

ואת  עצמו  "את   - להאיר"  "נר  להיות 

הבית ואת הסביבה ואת כל העולם כולו 

בנר מצוה ותורה אור, ומאור שבתורה זו 

גורם  הרמב"ם  ובלשון  התורה,  פנימיות 

לעצמו ולעולם תשועה והצלה".

ברכת החמה

המאורע  ארע  מיוחדת  שנה  באותה 

הנדיר )המתרחש תמיד בשנת 'הקהל'( 

- ברכת החמה. 

"תזריע-החודש"  ש"פ  בהתוועדות 

בכך  המצוות  שתי  את  הרבי  קישר 

שנים,  לכמה  אחת  מגיעות  ששתיהן 

הרבה  החביבות  על  המורה  דבר 

בהמשך   - הרבי  אמר  וכך  בקיומן, 

לאיזכור כמה עניינים שהזמן-גרמא:

כמו"כ  אודות  לעיל  להמדובר  "בהמשך 

עניינים שהזמ"ג, ישנו עוד עניין שהזמ"ג, 

והוא ברכת החמה, שאותה נערוך ביום 

רביעי הבא עלינו לטובה, ובזה מתווסף 

'שנת  היא  שהרי  זו  בשנה  מיוחד  עילוי 

הקהל'  ש'שנת  מכיוון  זאת  הקהל', 

וברכת  שנים  לשבע  אחת  מתרחשת 

אחת  מפעם  יותר  לא  מתרחשת  החמה 

בעשרים ושמונה שנה...".

לשיחה  בהמשך  התוועדות,  ובאותה 

הנ"ל, עורר הרבי על כך שבמעמד זה 

ראוי שישתתפו גם נשות ישראל, וכך 

אמר הרבי:

. המסקנא מכל הנ"ל ובנוגע לפועל,   .  "

שגם נשים ובנות ישתתפו בברכת החמה, 

ויעשו זאת גם במעמד ד"ברוב עם הדרת 

כמו  בדיוק  ה'שטורעם'  כל  ועם  מלך" 

שיעשו זאת האנשים.

ולא יעשו זאת כל אחד בביתה, אלא כפי 

או  הכנסת  בבית  זאת  יעשו  שאנשים 

בחצר בית הכנסת, כך הנשים יעשו זאת 

מחלון בית הכנסת או גם הם בחצר בית 

הכנסת ועם כל ה'שטורעם'. 

וכמובן מעצמו, שיש לראות שלא יהיה 

ח"ו,  תערובות  של  עניין  שום  זה  בדבר 

המעמד  את  לנצל  שיש  אומרת,  זאת 

העניין  את  להדגיש  ע"מ  החמה  דברכת 

ד"כל כבודה בת מלך פנימה" ועל עניין 

של חיזוק היהדות בכלל.

"רץ אל הקהל" - הקהל את העם

67



הרי  שהיא  זו,  בשנה  כמודגש  ובפרט 

'שנת הקהל' - "הקהל את העם האנשים 

והנשים והטף גו'".

מדוע נקראת כל 
השנה "שנת הקהל"?

שנה,  אותה  ואתחנן  פרשת  בשבת 

עמד הרבי על כך ש"ישנם השואלים" 

'הקהל',  מדוע נקראת כל השנה שנת 

משיבים  היובל  משנת  הראי'  ועל 

יש  היובל"  כ"שנת  שלכינוייה   - הם 

'הקהל'.  הצדקה שאינה קיימת בשנת 

במפתיע )או שלא…(, הופך הרבי את 

דווקא  מדוע  ומבאר  פי',  על  הקערה 

לשנת 'הקהל' יש "הצדקה" גדולה יותר 

בכינוייה כשנת הקהל:

בכך  הענין  מהו  השואלים:  "ישנם 

השנה  שכל  הקהל,  שנת  שאומרים 

נקראת "שנת הקהל" - הקהל לכאורה הי' 

רק דבר חד פעמי בתחילת השנה?

הביאו דוגמא לכך משנת היובל, שרואים, 

שאע"פ שה"יובל", תקיעת השופר )כפי 

המה  היובל  "במשוך  על  מפרש  שרש"י 

יעלו בהר"( היא בתחילת השנה - נקראת 

כל השנה "שנת היובל".

שווה  אינו  שיובל   - זה  על  ושאלו 

ל'הקהל': ביובל ישנם עניינים שנפעלים 

במשך כל השנה - חירות, העדר העבודה 

וכו', שעניינים אלו מקשרים את כל זמני 

השנה, את היום הראשון של השנה, ראש 

יום הכיפורים )שביום הכיפורים  השנה, 

את  וגם  ה"יובל"(  את  בשופר,  תוקעים 

היום האחרון של השנה - אזי לכן נקראת 

כל השנה "שנת היובל"; משא"כ ב'הקהל' 

- הרי זה אירוע חד פעמי?

לא  החריפות  מצד  כמ"פ,  כמדובר  אזי 

השנה  של  השם  העיקר:  את  הם  תפסו 

הוא - "שנת היובל".

או  השבע"  "שנת  נקראת  לא  השנה 

עוד  אפשר  שבזה  החמישים",  "שנת 

לתרץ ש"חמישים" לא מבטא שום עניין 

- אבל השנה  זו  הלכתי בקשר עם שנה 

גם לא נקראת "שנת הצמיתות" או "שנת 

החירות" וכיו"ב.

על  שזהו  השמיטה"  "שנת  השם  וע"ד 

שם הענין של שמיטה )שביתה( שבמשך 

הוא  זו  שנה  נקראת  בו  השם   - השנה 

דוקא - "שנת היובל".

"יובל"  של  שהענין  שאע"פ  הרי,  רואים 

כאמור,  היות,  השנה,  בתחילת  רק  הוא 

שביום  השופר  תקיעת  על  הולך  שזה 

הכיפורים - אעפ"כ השם של כל השנה, 

הקודש",  בלשון  לו  יקראו  אשר  "שמו 

שזהו העיקר, הוא - "שנת היובל".

 - ל'הקהל'  גם  דוגמא  מזה  שיש  הרי 

שאע"פ שהקהל הוא רק אירוע חד פעמי 

- נקרא כל השנה בשם  בתחילת השנה 

"שנת הקהל".

לשנה  לקרוא  מתאים  יותר  מזו:  ויתירה 

שלימה "שנת הקהל" על שם אירוע חד 

- מאשר לקרוא  פעמי שקרה בתחילתו 

לשנה "שנת היובל" ע"ש היובל )תקיעת 

שופר( שבתחילת השנה:

נמשכת,  פעולה  להיות  צריך  הקהל 

תנאי ושלימות של הקהל הוא - שיהיה 

"ישמעו גו' ילמדו ויראו את ה"א ושמרו 

גו'  הזאת  התורה  דברי  כל  את  לעשות 

האדמה",  על  חיים  הם  אשר  הימים  כל 

 - 'הקהל'  של  הענין  כל  זהו  מזו:  ויתרה 

הקהל הוא אינו תכלית בפני עצמו, כפי 

שהפסוק מדגיש "הקהל גו' למען ישמעו 

לעשות  ושמרו  גו'  ויראו  ילמדו  ולמען 

גו'".

מזה  שיהיה  להיות  יכול  ביובל  משא"כ 

פעולה נמשכת - אבל יכול להיות שלא 

יותר  אזי   - נמשכת  פעולה  מזה  יהיה 

הזמן  שמשך  ל'הקהל'  בנוגע  מתאים 

)עכ"פ באותה שנה( שלאחר אותו 'הקהל' 

הקהל,  שנת   - בשמו  יקרא  פעמי  חד 

)תקיעת  היובל  שלאחר  הזמן  מהמשך 

שופר( יקרא בשמו - שנת היובל.

ומכיון שמוצאים שכל השנה של היובל 

נקראת "שנת היובל" - אזי מובן במכ"ש 

"שנת  הוא  הקהל  של  השנה  שכל 

הקהל"".

לסיום, יש לציין ששנת תשמ"א היתה 

הרבה  הכי  הרבי  התוועד  בה  השנה 

פעמים )עד כ"ב שבט - אז החל הרבי 

להתוועד מידי שבת(.

#1
05

38
5 ,

 JE
M

68



שהתקיימה  המסורתית  בהתוועדות 

המשב"ק  של  בארגונו  הגדול  בזאל 

הרה"ח ר' מאיר שי' הארליג בר"ח כסלו 

לר"ח  שנים  עשור  לרגל  ה'תשמ"ח, 

כסלו ה'תשל"ח, נאם השליח הרה"ח ר' 

אהרן אליעזר צייטלין ע"ה נאום מיוחד 

בנוגע לפעילות 'מבצע הקהל'.

הלהט  את  לראות  ניתן  זה  בנאום 

בלב החסידים  בנושא שבער  המיוחד 

באותה העת, וכמובן - ניתן לקבל ממנו 

להיות  עלינו  כמה  עד  והכרה  הבנה 

חדורים בעניין ה'הקהל', ועל החשיבות 

הרבה שתפס עניין זה בעיני הרבי.

בפני  לדבר  מאד  קשה  לחיים!  לחיים, 

כל-כך  לפני  ובפרט  בכלל,  כזה  'עולם' 

ושלוחים,  'תמימים'  מאנ"ש,  הרבה 

הנמצאים כאן ב-770. 

אפתח בסיפור: בהתוועדות שהתקיימה 

הרב  השתתף  בצפת  מר-חשון  בכ"ף 

סיפור  סיפר  והוא  קפלן,  בנימין  משה 

למה  ישיר  באופן  הקשור  מאד,  מעניין 

שהרבי דיבר לאחרונה חזק כל כך בנוגע 

ל'הקהל'.

בן  כבחור  בפולטבה  היה  הוא  כאשר 

חיים  ר'  החסיד  שם  שהה  עשרה,  שבע 

בער. ר' חיים בער היה מתפלל באריכות 

ולהביט  לעמוד  מאד  אהב  והוא  גדולה, 

את  קורא  הוא  כיצד  ובפרט  בתפילתו, 

קריאת שמע מתוך בכיות ומעומק הלב.

הרב קפלן חזר על סיפור שהיה רגיל על 

הוה  ו'בדידיה  בער,  חיים  ר'  של  לשונו 

בחור  היה  בער  חיים  ר'  כאשר  עובדא': 

והגיע לגיל העמידה לצבא, דבר שהיווה 

מהר"ש  לרבי  נסע  ביותר,  גדולה  סכנה 

מהר"ש  הרבי  ברכה.  וביקש  ל'יחידות' 

שלא  ובירכו  לביתו,  שישוב  לו  אמר 

יגייסוהו לצבא.

היתה  לפולטבה  מליובאוויטש  הנסיעה 

חיים  ר'  שב  הדרך  ובכל  ארוכה,  נסיעה 

הרבי  של  דבריו  על  לעצמו  וחזר  בער 

מהר"ש כשהוא מאמין באמונה שלימה 

בפועל.  יתקיימו  שהם  הדבר  שודאי 

התייצבותו  לתאריך  ההמתנה  בימי 

לצבא נסתלק הרבי מהר"ש מעלמא דין, 

נפל ספק קל  חיים בער  ר'  ובראשו של 

הרבי  האם   - הברכה  של  קיומה  אודות 

זוכר אותו ואת הברכה שבירכו וכו'...

כאשר הגיע היום בו היה עליו להתייצב 

שכנו  בו  הבנין  לקראת  צעד  לצבא, 

לעלות  החל  וכאשר  הצבא,  משרדי 

במדרגות המובילות לבנין - ראה לפתע 

את דמותו של הרבי מהר"ש ניצבת לנגד 

עיניו…

וחשב  מהמראה,  מאד  הזדעזע  הוא 

את  הסיט  הוא  בו.  מתעתעות  שעיניו 

עיניו  נתקלו  שוב  אך  אחר,  לכיוון  עיניו 

בדמות פניו הק' של הרבי מהר"ש, והוא 

נבהל מאד.

עמו  יחד  לצעוד  המשיך  מהר"ש  הרבי 

מפתן  את  וכשעבר  הבנין,  לתוך  עד 

את  וראה  הפקיד  בו  הביט  הדלת, 

פרצופו המפוחד והמבוהל והחל לצעוק 

מקום  זה  אין  כי  הבנין,  מן  שיצא  עליו 

למשוגעים… וכך נפטר הוא מן הצבא, 

הרבי  כיצד  בשר  בעיני  רואה  כשהוא 

מהר"ש צועד יחד עמו...

חשוב  מסר  ללמוד  יש  אלינו,  בנוגע 

של  לעניין  בנוגע  הזה,  מהסיפור  מאד 

שישנם  בסוכות,  אמר  הרבי  'הקהל'. 

כאלו שהולכים 'נבוכים' ולא יודעים מה 

לומר וכיצד לפעול בענין ד'מבצע הקהל' 

וכו'.  וכו'  בעולם  דבריהם  יתקבלו  ואיך 

הרבי אמר שהוא הולך יחד עם כל חסיד! 

הרבי לא אומר מליצות ח"ו, והוא אומר 

שהוא הולך יחד עם כל חסיד, בראשיתו, 

עניין נפשי

69



העניינים!  כל  עם  ובסופו,  באמצעיתו 

צריכים לדעת את זה, ולחקוק זאת היטב 

בראש תמיד כל הימים.

לענין  בנוגע  פעמים  כמה  אמר  הרבי 

שהענין  הודפס,  כבר  וזה  ד'הקהל', 

באחת  ישירות.  אליו  נוגע  'הקהל'  של 

הכי  ענין  שזהו  התבטא  הרבי  השיחות 

עיקרי, ענין נפשי, ענין פנימי וענין גופני. 

כל  בשביל,  לעבור  צריך  הרבי  כאשר 

אחד יודע עד כמה הוא מפחד שבגללו 

אחד  רגע  אפילו  להתעכב  יצטרך  הרבי 

גדולות אך  יש דחיפות  ולפעמים,  יותר, 

לעבור  יוכל  שהרבי  להבטיח  בכדי  ורק 

במהירות המרבית, כי כל שניה של הרבי 

שזהו  אומר  הרבי  וכאן  מפז,  יקרה  היא 

"ענין גופני" – היינו שזה נוגע גם לגוף של 

הדגיש  והרבי  הנשמה,  על  נוסף  הרבי, 

לכל  פרטית  בקשה  שזו  פעמים  כמה 

יצליח  בזה  שיעסוק  אחד  ושכל  אחד, 

בפועל ממש.

לו  קורא  הי'  הרבי  באם  ישער,  אחד  כל 

לעסוק  אותו  מצווה  והיה  לחדר  אליו 

הוא  'שטורעם'  באיזה  הקהל,  של  בענין 

שהוא  אומר  הרבי  בזה.  מתעסק  היה 

והרבי  ואחד,  אחד  מכל  זה  את  דורש 

שהוא  'אותיות'  כאלו  'הקהל'  על  אומר 

וביטויים  אחר  מבצע  שום  על  אמר  לא 

כל כך מופלאים שמעולם לא נאמרו על 

שום מבצע אחר.

פעמים,  וכמה  כמה  כאן  הדגיש  הרבי 

שלא רק שחובה שכל היהודים יתקהלו 

לפעול  ואחד  אחד  כל  על  חובה  אם  כי 

בהקהלת  ולעסוק  הקהל  של  בפעולות 

יהודים. במילא, על כל אחד ואחד לקבל 

החלטות ברורות מה הוא הולך לעשות. 

כללי  באופן  להחליט  מספיק  לא  זה 

לפעול בהקהל במשך השנה ובכל בוקר 

לחשוב מחדש מה לעשות בפרטות, אלא 

צריך פשוט לשבת עם עצמו עשר דקות, 

עם  דקות,  חמישים  ואפילו  שעה,  רבע 

עט ונייר, ולרשום לעצמו מה הוא עושה 

במשפחתו  בעצמו,  להקהל  בנוגע  הן 

ובסביבתו.

- לחזק את  ובראשונה  - בראש  בעצמו 

הקהל.  של  העניין  שזה  השם'  ה'יראת 

אפשר  האם  לחשוב  פעם  כל  צריך  לא 

היו  לא  עוד  שהדרשות  או  להתעורר 

התאספות,  בכל  טובות...  מספיק 

צריך  בה,  מדברים  ומה  מי  משנה  לא 

לחשוב איך לחזק את היראת ה' האישית 

בפארבריינגען  כשיושבים  ועד"ז  שלנו. 

המטרה  מה  לזכור  צריך  הרבי,  של 

השם,  את  ליראה  יושבים:  אנו  לשמה 

לא  כפשוטו.  השם  יראת  בנו  שיתוסף 

וכו', שזה  ידיעות  עוד  בנו  רק שיתוספו 

שהרבי  כפי  אלא  חשוב,  דבר  ודאי 

העיקר",  הוא  ש"המעשה  תמיד  מדגיש 

כפי  ונחשוב  ישתנו,  בראש  שההנחות 

התוועדות  כל  בסיום  לחשוב.  שצריך 

במעשי,  מוסיף  אני  מה  לחשוב  צריך 

קודם  מאשר  יותר  טוב  נהייתי  במה 

ההתוועדות.

עד כאן דיברנו עניינים בנוגע לכל אחד 

להוסיף  ברצוני  הפרטית.  בעבודתו 

להאריך  ניתן  נקודות,  שני  ענין  באותו 

ד"יראת  לעניין  קשורים  ושניהם  בהם, 

ה'":

"ליראה את ה'" זה ענין כללי ששייך לכל 

בראש  אבל,  הזמנים,  ולכל  המקומות 

בבית  כאן  נמצאים  כאשר  ובראשונה, 

לעמוד  צריכים  הרבי  עם  יחד  המדרש 

בשקט, בכבוד לפני המלך. כמו שכתוב 

בתניא, שכבודו של המלך הוא שכאשר 

משתחווים  וכו'  השרים  כל  נמצא  הוא 

אליו וכו', ומזה מובן גם ההיפך ח"ו.

של  כבודו  על  לשמור  רוצה  אחד  כל 

הרבי. אנחנו מוכנים לנסוע שעות וימים, 

להיות שקועים בחובות כספיים גדולים 

של מוסדות וכו', והכל בכדי שכבודו של 

הרבי יגיע לעוד מקום בעולם, ולפעמים 

נפגע  הרבי  של  שכבודו  לב  שמים  לא 

נמצא  שהרבי  בשעה  מדברים  כאשר 

וכיו"ב  'מפטיר'  אומר  הרבי  כאשר  כאן, 

ו... זה ממש  ויכולים לעמוד שני חבר'ה 

העדר הכבוד!

ביראת  מוסיפים  לא  הללו  הדיבורים 

הרבי.  של  בכבודו  מוסיפים  לא  השם, 

כאן  להיות  מוכרח   - כאן  הרבי  כאשר 

שקט!

"א  להיות  צריך  אחד  שכל  אומר  הרבי 

לתלות  בזה?  הפירוש  מה  איד",  הקהל 

על עצמך שלט שיהיה כתוב בו "א הקהל 

הקהל  "א  ודאי  הוא  הרי  הרבי  איד"?... 

הכיתוב  עם  שלט  עליו  תלוי  ולא  איד", 

שיהיה  פשוטה,  הכוונה  אלא  "הקהל"... 

ניכר על כל אחד היראת השם שנוספה 

לכל  כמובן,  )בנוסף,  הקהל  בשנת  בו 

- בהם  לזולת  הנוגעות  פעולות ההקהל 

כל אחד צריך לפעול(.

מען  וואו  וויסן  מען  "דארף  מכריזים 

וועמען מ'שטייט". מה  און פאר  שטייט 

הפירוש בזה? זו לא עוד הכרזה, צריכים 

אנו  מי  לפני  'דערהערן',   - ממש  בפועל 

עומדים.

שיחה  שבין  בזמן   - הוא  השני  הענין 

לשיחה, צריכים לדעת שזהו זמן מיוחד 

מאד, הוא לא מחוץ לפארבריינגען ח"ו, 

זה זמן שבו הרבי נמצא  זו לא הפסקה; 

יחד עמנו, בזמן הזה הרבי מביט על כל 

אחד מאתנו. כאשר מנגנים, זה הזמן לנגן 

אבל  וכו',  'לחיים'  לומר  הרבי,  עם  יחד 

ח"ו לא לפטפט בזמן הזה. אסור 'להסיח 

עמנו  שנמצא  מהרבי  מהמלך,  דעת' 

בבית מדרש.

גם התופעה שבזמן הפארבריינגען אחד 

משלים את החת"ת וחברו את הרמב"ם 

יושב עם הרבי! תקשיב  - פסולה. אתה 

ותפעל בעצמך את מה שהרבי מדבר...

לאסוף  פשוט  צריכים  למשפחה,  בנוגע 

לעשות  בחודש  פעם  המשפחה  כל  את 

שגם  בזמן  זה  את  לעשות  לא  'הקהל'. 

ככה יושבים ביחד, אלא לקבוע ל'הקהל' 

70



מיוחד  מעמד  ולעשות  לעצמו',  'ברכה 

עם המשפחה.

הרבה  לדבר  אפשר  לסביבה  בנוגע 

פרט  להדגיש  רוצה  אני  אבל  פרטים, 

לפעול  צריכים  ודאי  המארגנים,  אחד: 

כל  לא  אך  וכו',  גדולים  כינוסים  ולארגן 

התמימים  תלמידי  כמו  לזה,  שייך  אחד 

לארגן  שייך  אחד  כל  לא  באנ"ש,  וגם 

כינוסים וכו'.

אחד  לכל   - הוא  אחד  לכל  ששייך  מה 

לכל  מבחוץ,  אנשים  עם  קשרים  יש 

מפעם  שיעור  איתם  תקבע  ממש.  אחד 

לפעם, בבית של אחד מהם, או לעשות 

בכל פעם בבית אחר, ותראה בזה הצלחה 

מופלאה.

וכן בעל עסק, תספר לכל הקליינטים על 

העניין של הקהל! זה לא נעים לך? תזכור 

שהרבי הולך יחד איתך וזה נוגע לו מאד, 

ותצליח. 

אסיים בסיפור שאירע עמי – בדידי הוה 

ד'הקהל'  בענין  שכשפועלים   - עובדא 

תשרי  מחודש  חזרתי  כאשר  מצליחים: 

באנשים,  עמוס  שהיה  במטוס  נסעתי 

והשעה היתה מאוחרת בלילה.

מעורר  שהרבי  שכיון  לחשוב,  התחלתי 

כל כך על הענין של 'הקהל' - אולי אבקש 

ואדבר  המיקרופון,  את  הראשי  מהדייל 

על 'הקהל'. האמת שהנושא של 'הקהל' 

יותר  ידעתי  ולא  'טרי',  ממש  היה  עוד 

 - ובכלל  ולדבר עליו,  מידי מה להסביר 

העייפים,  והאנשים  המאוחרת,  השעה 

מהטיסות  שלי  המר  הנסיון  עם  יחד 

הקודמות, בהם נאלצתי להתווכח ריבוי 

וגם  המיקרופון,  את  להשיג  בכדי  זמן 

רק  לדבר  הורשיתי  אותו  כשקיבלתי 

שתי דקות... כך ישבתי במשך חצי שעה 

במקומי, והסתפקתי מה לעשות. לבסוף 

החלטתי לגשת אל הדייל, ולבקש ממנו 

לדבר חמש דקות. ניגשתי אליו, ושאלתי 

האם אני יכול לדבר במיקרופון )ומשום 

עשר  במשך  לדבר  לבקש  החלטתי  מה 

אחת:  במילה  לי  ענה  הדייל  דקות...(, 

"יע". כן. זו פעם ראשונה שאירע לי כזה 

מיד  וטענות,  ויכוחים  שום  ללא   - דבר 

דקות  עשר  במשך  ואכן,  כשביקשתי. 

בלה"ק,  'הקהל'  מבצע  אודות  הסברתי 

ואח"כ תרגמתי לאנגלית, וזה פעל רושם 

גדול במטוס.

אחד  כל  על  העיקר":  הוא  "המעשה 

בו  ולפעול  הפרטי  עניינו  שזהו  לדעת 

ל'הקהל'  נזכה  ועי"ז  השטורעם,  בכל 

והרבי  צדקנו,  משיח  בביאת  הגדול 

בראשנו!

#1
54

98
-D

S. 
Le

vi 
Fr

eid
en

, JE
M

71



תשמ"ח
היה,  שנות 'הקהל'  אירועי  של  שיאם 

כמובן, בשנת הקהל תשמ"ח.

באותם  חטוף  בעיון  די  כאן,  גם 

"עסקנות-תולדות" של הרבי של שנת 

גבהים,  לאיזה  להבין  כדי  תשמ"ח, 

בכמות ובאיכות, טיפס "מבצע הקהל". 

על  מוצאים  אנו  תשמ"א  בשנת  אם 

כך פיסקה - הרי בשנת תשמ"ח צריך 

לחפש פיסקה בה הנושא אינו מופיע...

רצף  הקהל":  ב"סערת  נפתחת  השנה 

תשרי,  י"ג  תשרי,  ו'   - התוועדויות 

 - ושבת־בראשית  שמחת־תורה 

האחד  בנושא  כולן  כמעט  העוסקות 

והיחיד, 'הקהל'.

השנה  לקראת  שיצא  הכללי  במכתב 

לאחר  תשמ"ז(,  אלול  )בכ"ה  החדשה 

ההכנה  חשיבות  על  מאריך  שהרבי 

לקראת ראש השנה, כותב הרבי:

יותר  מודגשות  האמורות  הנקודות   .  .  "

ובמיוחד  השמיטה,  שנת  זו,  בשנה 

השנה  לקראת  ומכין  המוליך  בסיומה, 

הבאה, שנת הקהל . . ויהי רצון שכל אחד 

המתאימות  ההכנות  את  יעשו  ואחת 

לשנה החדשה, כולל גם - ההכנות לשנת 

הקהל  שמצות  למרות  שכן   - הקהל 

המקדש  שבית  בזמן  קשורה  כפשוטה 

שתלויים  שהעניינים  ידוע  הרי  קיים, 

הרי  ודומיהם,  בקרבנות  המקדש,  בבית 

בכל  אקטואליים  הם  הרוחני  במובנם 

יקהיל  ואחת  אחד  שכל  כך  על-ידי  עת 

להגיע  יכול  שהוא  וטף  ונשים  אנשים 

לעורר  אליו,  קשר  להם  שיש  אליהם, 

אותם ליראה את ה'", עד שהדבר ישפיע 

עתה  "כאילו  באופן  הימים"  "כל  עליהם 

נצטוה בה מפי הגבורה",

הגאולה  את  יותר  עוד  יחיש  זה  ודבר 

משיח  על-ידי  והשלימה  האמיתית 

הקהל  מצות  את  יקיימו  שאז  צדקנו, 

)ברוחניות ובעיקר( כפשוטו ממש,

הנה"  ישובו  גדול  "קהל  היעוד  ויקויים 

"מקדש  השלישי,  המקדש  בית  אל 

קריאת  את  וישמעו  ידיך",  כוננו  אדנ-י 

המשיח,  המלך  מפי  בתורה  הפרשיות 

ובמהרה  והשלימה,  האמיתית  בגאולה 

בימינו ממש.

שוב  הזכיר  שובה,  שבת  בהתוועדות 

'הקהל',  בשנת  הימצאותנו  את  הרבי 

השבת  עניין  את  מקשר  שהרבי  תוך 

של  עבודתו  שאז   - השמיטה  לעניין 

שהיא  רוחניים,  בעניינים  היא  יהודי 

שגם  יהודי  לכל  הכוח  את  נותנים 

בעניינים   - בעולם  לעבוד  בחזרתו 

חדורים  אז  גם  חייו  יהיו   - גשמיים 

ב"ליראה את ה'".

פתיחת המבצע

האות ניתן בהתוועדות ו' תשרי. לאחר 

האו"ם  אסיפת  אודות  הרבי  דברי 

וחשיבות  הזמן  באותו  שהתקיימה 

העמידה בתוקף נגד האומות וכו', פנה 

הרבי לעסוק בנושא האקטואלי באמת 

- 'הקהל':

#1
30

57
. L

ev
i F

re
id

en
, JE

M

72



הנקודה  הם  עניניו  וכל  המקדש  "בית 

ישראל,  עם  כל  של  והתיכונה  הפנימית 

הן בגשמיות והן ברוחניות, בכל הזמנים, 

ואין  ביהמ"ק  שחרב  לאחרי  גם  ולכן, 

מקריבים קרבנות בפועל, הוכרחו לתקן 

וזהו  הקרבנות.  במקום  שיבואו  עניינים 

תוכן הענין ד"ונשלמה פרים שפתינו".

דווקא  )ולאו  נוספים  בענינים  וכמו"כ 

שייך  ביהמ"ק  שכללות  ועד  בקרבנות( 

לכאו"א. כמדובר באריכות במשך השנה 

שעברה שדבר נכון הוא ביותר שכאו"א 

מכלי  מחדרו,  מביתו,  לעשות  ישתדל 

ביתו וכלי תשמישו וכו' - "מקדש מעט", 

וגם  נשים  לאנשים  הכוונה   - וכמדובר 

מחדרו  יעשה  הקטן  שהילד  היינו  טף. 

ומכליו, חדר וכלים שגם לפי הבנתו )של 

הילד או הילדה( הם ענינים של יהדות . 

וכללות  לקרבנות  בנוגע  שהוא  וכשם   .

ביהמ"ק - עד"ז בנוגע ל"הקהל" - הענין 

שהזמן גרמא )שהרי "שנת הקהל" החלה 

ימים,  מג'  יותר  כבר  עברו  ומאז  מר"ה 

רוב  עברו  וכבר  חזקה"(  הוי  זימני  דבג' 

כאו"א  את  לעורר  יש  וכו',  עשי"ת  ימי 

גדול,  הכי  במרץ  מיד,  לעסוק  להתחיל 

ככל האפשריות שלו, ולפעול ב"הקהל".

להקהיל  צריך  לראש,  לכל   - ובפרטיות 

וטף"  נשים  ד"אנשים  החלקים  כל  את 

שבו,  התוקף  חלק   - "אנשים"   - שבו 

"נשים" - התכונה שיש בו להיות מנהיג 

בחינוך  לעסוק  בביתו,  ומנהיג  בסביבתו 

בו  שיש  התכונה   - ו"טף"  כו'.  הבנים 

ורודף  המשתדל  ומחונך  מקבל  להיות 

לטף  בדומה  אדם  מכל  לומד  להיות 

ביחד  אלו  תכונות  שכל  קטנים,  וקטני 

את  "ליראה   - אחד  ברעיון  חדורים  יהיו 

ה' כל הימים", ובזה גופא - יראה החודרת 

בכל הענינים ככל הפרטים וכו'.

"הקהל"  שיפעל  לאחר  ועיקר,  ועוד 

בעצמו, עי"ז יצליח יותר כשישתדל בזה 

שביכלתו  בנ"י  כל  הזולת,  אל  בהנוגע 

יהיו  דבריו  אם  ובפרט  אליהם,  להגיע 

נעשה  שעי"ז  ישראל,  באהבת  חדורים 

שמכשיר  השומעים  ובין  בינו  קשר 

וקבלת  הדברים  לקליטת  המצב  את 

ההשפעה, כיון שהשומע מרגיש שסיבת 

"ואהבת  הציווי  מפני  היא  ההשפעה 

לרעך כמוך", ואזי הוא מרגיש כיצד זהו 

שביכלתו  ביותר  והנחוץ  היקר  הדבר 

לקבל, ובפרט בימים אלו.

ובאותיות פשוטות: 

ישראל  ובנות  בני  כל  אל  לפנות  יש 

דאע"פ  להם,  ולומר  שהם  מקום  בכל 

קיים  ביהמ"ק  שאין  בזמן  שנמצאים 

בכ"ז,  ישראל,  בארץ  נמצאים  איננו  וכן 

הזמן  הרי  "הקהל"  בשנת  בעמדנו 

במקום  אשר  במיוחד  להשתדל  גרמא 

המתאים בזמן המתאים ובאופן המתאים 

 - כדרוש  בשלימות  תהי'  שההשפעה 

יתאספו  וחוגו,  עירו  משכונתו,  החל 

אנשים נשים וטף )באופן המותר לנשים 

ובכל  להיפך(,  ועד"ז  אנשים  להקהיל 

ונשים  לאנשים  בנוגע  אנשים   - אופן 

מצות  אודות  ויעוררום   - לנשים  בנוגע 

'הקהל'. 

פעם,  אחר  פעם  כן  יעשו  כאשר  והנה, 

אפילו  )למעלה  פעמים  ואחד  מאה  עד 

שנעשתה  עד  בה  שנתרגל  מרגילותו 

יהיו מיוסדים על דברי  והדברים  טבע(, 

התורה, וכן ע"פ הלכות התורה, "דבר ה' 

זו הלכה" - אזי דברים היוצאים מן הלב 

פעולתם,  ויפעלו  הלב  אל  יכנסו  בודאי 

בכל  כמו  ה',  לברכת  זוכים  שאזי  כיון 

שבאה  הברכה   - ובמיוחד  תומ"צ,  עניני 

ע"י היגיעה. וכההבטחה "יגעת ומצאת". 

לפי  שמקבל  השכר  על  שנוסף  דהיינו, 

לתוספת  זוכה  הוא  הרי  ההשתדלות, 

בערך  שלא   - מציאה  של  באופן  ברכה 

יזכה  ועי"ז  בדבר.  שהשקיע  לטירחא 

להצליח עוד יותר בהפעולה על אנשים 

נשים וטף שיתכנסו ב"הקהל" כו'.

צריכים  ד'הקהל'  שהכינוסים  ולהוסיף, 

החל  דפגרא,  ביומי  במיוחד  להיות 

מעשי"ת שהם בדוגמת חולו של מועד, 

בשנה,  אחת  הכיפורים  ביום   - ועאכו"כ 

וחג  יוהכ"פ  שבין  הימים  בד'  ועאכו"כ 

לגמרי  חדורים  בנ"י  כאשר,   - הסוכות 

בהכנות לעניני תומ"צ. ובשנה זו - כולל 

#1
16

19
9. 

Yo
ssi

 M
ela

m
ed

, JE
M

73



גם ל"הקהל" - ועאכו"כ ביום שמחתכם 

בחג הסוכות שנאמר בו ג' פעמים שמחה. 

והלוך ומוסיף ואור עד לשמחה ד'שמיני 

ומלכא  ד"ישראל  כאופן  שהיא  עצרת' 

ל'שמחת- שמגיעים  ועד  בלחודוהי", 

תורה', אשר, כדאיתא בזוהר, הרי זה שייך 

לכתר מלכות.

ומזה באים ל"מלך ביפיו תחזינה עיניך", 

המלך  יופי  שהרי  משיחא',  מלכא  'דוד 

קשור בכתר המלך - וזהו הטעם להפצת 

כתרה של תורה, פנימיות התורה, ובאופן 

של  ענינו  חוצה",  מעינותיך  ד"יפוצו 

וגילויו  ביאתו  לפני  עוד  משיחא.  מלכא 

בפשטות.

"אחישנה",  גדולה,  הכי  הזריזות  וע"י 

ההתחלה  ע"י  ובפרט  האדם,  במעשה 

על  בהשפעה  ומיד,  תיכף  בפועל 

ל"הקהל"  בנוגע  והטף  הנשים  האנשים 

קל  שלפעמים  במוחש  שרואים  )וכפי 

על  מאשר  הזולת  על  להשפיע  יותר 

עצמו, מפני כו"כ טעמים, והעיקר - מפני 

כאיש  להתאחד   - המציאות(  היא  שכך 

אחד בלב אחד בכל הענינים האמורים, 

"אחת  לקראת  חיל  אל  מחיל  וללכת 

גילוי  יהי'  ועי"ז  אחת,  תורה  ע"י  בשנה", 

יחידה הכללית - גילוי וביאת דוד מלכא 

משיחא".

תוכן  את  הרבי  קישר  לכך,  בהמשך 

החת"ת  שיעורי  עם  ד'הקהל'  העניין 

והרמב"ם, ובסיום השיחה אמר הרבי:

"ועוד והוא העיקר, לפעול בכל הענינים 

האפשרי,  ככל  כדבעי  פעולה  בפשטות, 

גם  יהי'  אם  ובפרט  יצליחו,  בוודאי  ואזי 

"יגעת" - שאז ההצלחה תהי' באופן של 

"ומצאת".

לפרשת  באים  הברכה"  "וזאת  ומפרשת 

"בראשית ברא אלקים את השמים ואת 

שקוראים  היום  שבאותו  היינו  הארץ", 

פ' ברכה זוכים להתחדשות כל הבריאה, 

חדש  באופן  צבאיהם,  וכל  וארץ  שמים 

לגמרי, באין ערוך למעמדם ומצבם לפני 

זה, ע"ד הפעולה ד"הקהל" שמשפיעים 

והטף עד שנעשים  על האנשים הנשים 

שמגבי'  ע"ז  נוסף  חדשה,  מציאות 

 - גופא  והבריאה   - עצמו  את  ומרומם 

ויקויים   .  . נברא"  מילואו  ד"על  כאופן 

ועד  ה'",  יזרח  "ועליך   - הכתוב  סיום 

ל"יזרח ה"' באופן ד"ונגלה כבוד ה' וראו 

כל בשר יחדיו", ראיית כח הפועל בנפעל, 

ושעל  צעד  כל  על  אשר   - ובפשטות 

הנראה  בטוב  פרטית  השגחה  רואים 

והנגלה, ובבני חיי ומזוני רוויחי כפשוטו, 

למטה מעשרה טפחים".

מספר ימים לאחר מכן, בהתוועדות י"ג 

בתשרי, לאחר המאמר ד"ה 'בורא ניב 

שפתיים', פתח הרבי בדברים על שנת 

'הקהל' ומשמעות המצוה. 

לפעילות  היסוד  את  הרבי  הניח  כאן 

ו'מבצע  הקהל'  'שנת  של  האדירה 

בתמיהה  הרבי  פתח  תחילה  הקהל'. 

שמצאנו  שלמרות  כך  על  גדולה 

דברים רבים בתורה שנהגו בזמן הבית 

ונעשה להם זכר גם לאחר שחרב בית 

המקדש, אך בנדון דידן - 'הקהל' - לא 

נעשה דבר:

"בנוגע ל"הקהל" הענין שמרבים לדבר בו 

בימים אלו, מצינו ענין תמוה:

#1
54

16
. L

ev
i F

re
id

en
, JE

M

74



לה,  אין  דורש  היא  "ציון   - הכלל  ידוע 

מכלל דבעי דרישה", ועפ"ז תיקנו בריבוי 

עניני התורה זכר למקדש. וכמו שמצינו 

אע"פ  אשר  הפסח,  חג  הראשון,  ברגל 

בנ"י  כניסת  לפני  הי'  הראשון  שהפסח 

יש  בכ"ז  תורה,  מתן  לפני  ואפי'  לארץ, 

 .  . למקדש  זכר  שהם  פרטים  כו"כ  בו 

שום  מצינו  לא   - ל"הקהל"  בנוגע  ואילו 

ידוע  והנה   .  . למקדש  זכר  בתורה  דבר 

ושקו"ט  סברות  היו  שלפנ"ז  שבדורות 

סיבה  )מאיזו  הענין  לחידוש  בנוגע  כו' 

ויש  נתקבל,  לא  בפועל  אבל  שתהי'( 

הדבר  וטעמי  השקו"ט  בפרטי  להאריך 

ובכל  כו'.  ובפילפולא דאורייתא  בהלכה 

בעיני  הנראית  המציאות  היא  כן   - אופן 

בין  לזה,  "זכר"  שום  נתקבל  שלא  בשר, 

הן  הקודמים  בדורות  ישראל  גדולי  כל 

בחו"ל והן בא"י - וצ"ע האם כן הי' מיד 

בזה  מצינו  שלא  כיון  החורבן,  לאחר 

כל  ולאחר   - כו'  ובגמרא  בברייתא  גם 

השקו"ט )כולל - הענינים שכבר נדפסו 

כו'( - הלא מילתא היא!"

אמנם - המשיך הרבי - מכיוון שתוכן 

"ליראה את ה'  העניין של הקהל הוא 

במוחש  ורואים  הימים",  כל  אלוקיכם 

שכאשר מתקהלים אנשים נשים וטף 

"ליראה  המביאים  בעניינים  ומדברים 

את ה'", פועל הדבר על כל יהודי:

"כל זה - בנוגע לפלפולא דאורייתא, אבל 

התוצאות  לפי  לנהוג  יש  לפועל  בנוגע 

שיבואו למעשה.

ובפרטיות:

אודות  הדיבור  אשר  במוחש  רואים 

חוזרים,  אם  בפרט  בביהמ"ק,  "הקהל" 

שהי'  הפרשיות  תוכן  על  ובהדגשה, 

המלך קורא ומתארים את אופן המעמד 

ושמעו  עמדו  ישראל  שכל  דהקהל, 

עתה  כאילו   .  . יתירה  גדולה  "בכוונה 

נצטווה בה ומפי הגבורה שומעה" - הרי 

זה עושה רושם ופועל התעוררות בנוגע 

לתוכן המצוה ד"הקהל", "ליראה את ה'".

בדברים  הוא  הדיבור  אם  ובמיוחד 

עשרה  ובמעמד  הלב,  מן  היוצאים 

מישראל או יותר מעשרה, ועאכו"כ אם 

ישנה ההדגשה הראוי' . . בתיאור מעמד 

האנשים  ישראל  כל  עמדו  שבו  ומצב 

הנשים והטף והקשיבו לפרשיות התורה 

מהמלך "כאילו . . מפי הגבורה שומעה" 

- שאזי עצם הדיבור מביא להתרגשות. 

ויתעורר  יתרגש  יהודי  שלב  ואע"פ 

אינו  כמובן,  אבל,  חול,  ביום  גם  מזה 

הדיבור  ע"י  שתבוא  להתעוררות  דומה 

אודות "הקהל" - כאשר יושבים בסוכה, 

קדוש  מקום  וביהמ"ד,  בביהכנ"ס  או 

ההדגשה  שתהי'  ובלבד  כו'.  ובעשרה 

הראוי' אודות תוכן המצוה "למען ישמעו 

. כל   . . ליראה את ה'   . ולמען ילמדו גו' 

הימים", תוספת ועילוי ביראת ה' שתהי' 

נמשכה "כל הימים", הן ביום ובלילה, הן 

בשנה השמינית, שנת "הקהל" והן בשאר 

הימים, הן בא"י והן בחו"ל".

"ולכן, בנוגע לפועל:

הסוכות  לחג  הסמוכים  בימים  בעמדנו 

בימי  ועד"ז  בביהמ"ק,  "הקהל"  הי'  שבו 

הזמן  את  לנצל  יש  עצמו,  הסוכות  חג 

לפעולה ב"הקהל" - להקים "רעש גדול" 

והטף  הנשים  האנשים  בנ"י  אל  ולפנות 

בדברים היוצאים מן הלב - ולומר להם: 

מכתב של ר' נחמן סודק - שליח הרבי ויו"ר מוסדות חב"ד בבריטניה - המיועד 
לבני קהילתו, שנכתב מיד לאחר ההתוועדות הנפלאה בו' תשרי, ובו הוא מודיע 

להם על דברי הרבי בהתוועדות, ומעודדם לפעול בכל עז בענייני 'הקהל'

75



"הקשיבו יהודים! ניתנו לכם יומין זכאין 

ולהביא  העם"  את  "הקהל  צ"ל  שבהם 

מישראל  או"א  וכל  ה',  ביראת  הוספה 

במצב  ומיד  תיכף  עצמו,  להעמיד  יכול 

של יראת ה' תמיד כל הימים!"

בכל  הדיבור  אריכות  כל  לאחר 

את  לבאר  הרבי  החל  הנ"ל,  העניינים 

מצוות  בקיום  והמעלה  החשיבות 

הקהל דווקא בזמננו זה – לאחר חורבן 

בית המקדש...

בהמ"ק  שחרב  לאחר  דווקא  "והנה, 

לכאו"א  יותר  שייך  "הקהל"  נעשה 

והיינו  והטף,  הנשים  האנשים  מישראל, 

אשר,  דקרבנות,  הענין  כללות  בדוגמת 

עבודת  היתה  קיים  הי'  שביהמ"ק  בזמן 

ויתירה  הכהן,  ע"י  דוקא  הקרבנות 

ליד  לעמוד  אפי'  אסור  הישראל   - מזו 

"תפלות  הנה  הזה,  בזמן  ואילו  המזבח, 

שייכים  ונעשו  תקנום"  קרבנות  במקום 

לכאו"א, ועד כדי כך שגם קטנים מחנכין 

אותם, בנוסף לכיבוד אב ואם וכיו"ב, גם 

בנוגע  היא(  החינוך  התחלת   - )ואדרבה 

שבמקום  תפלות  וביניהם  כו',  לתפלות 

הקרבנות".

נוסף  עניין  עוד  הרבי  הוסיף  כאן, 

בזמן  דווקא  'הקהל'  של  במיוחדות 

שאין בית המקדש קיים: 

כאו"א  צריך  "הקהל",  על  "כשמדברים 

להדגיש, הן לעצמו והן לאחרים - כולל 

ביהמ"ק,  שחרב  לאחר  גם  אשר  הטף, 

בתוכם"  "ושכנתי  הרוחני  המקדש  ישנו 

בתוך כל לב של כאו"א מישראל, בדיוק 

הלב  ומן  הגשמי,  בביהמ"ק  שהי'  כמו 

מתפשט לכל הגוף, כולל למוח שבראש, 

ע"י  שייפין"  לכל  פליג  ש"ליבא  מכיון 

ה"דם הוא הנפש" . . ועד לפעולה באופן 

ד"מראה באצבעו ואומר זה" - הנה הלב 

 - לראש  ולכל  ד"הקהל",  בתוכן  שחדור 

באצבע  מראה  שעליו  שלו  ללב  בנוגע 

שלו.

וסיים הרבי:

גודל הנחיצות  "מכל האמור לעיל מובן 

לנצל כדבעי את הענין המיוחד שבשנה 

זו, וגודל ה"שטורעם" שכו יש לפעול, וכן 

- גודל הזריזות ו"יפה שעה אחת קודם", 

מי  ההזדמנות,  את  יחמיצו  אם  שכן, 

יודע אם תשוב, ועוד וגם זה עיקר - אם 

ינצלו כל הזדמנות כדבעי, אזי הפעולה 

שלאח"ז תהי' באופן ד"כפליים לתושי'", 

אזי  האפשרות,  את  כשמחמיצים  ואילו 

מחדש  להתחיל  יש  הבאה  בהזדמנות 

וכו'.

הכוונה  והוא  העיקר,  הוא  והמעשה 

והתועלת שבדיבור - אשר כאו"א ידבר 

אל כל ישראל, אנשים נשים וטף, אודות 

"הקהל" . . והדבור יהי' בדברים היוצאים 

בנוגע  היא  שהכוונה  ובהדגשה  הלב  מן 

שכאו"א  העיקר!  הוא  המעשה  לפועל! 

זולתו החל מבני  יעורר את  מהשומעים 

ביתו וכל מי שהוא בעל השפעה עליו!

#1
54

00
. L

ev
i F

re
id

en
, JE

M

76



אזי  "יגעת"  יהי'  שאם  הובטחנו  וכבר 

מציאה  של  באופן  הצלחה  "ומצאת", 

כל  ועד אשר   .  . היגיעה  לפי ערך  שלא 

ל"מציאה"  יתאחדו  כולם  ה"מציאות" 

מלכא  דוד  עבדי"  דוד  "מצאתי  אחת, 

משיחא, בארץ הקודש, בירושלים עיה"ק, 

ובביהמ"ק השלישי, "מקדש אדנ-י כוננו 

ידיך" . . והעיקר שכל אחד ואחת, כולל 

בפועל,  ב"הקהל"  יעסקו  קטנים,  קטני 

 - והובטחנו  טפחים,  מעשרה  למטה 

ו"יגעת  אותו",  מסייעין  ליטהר  "הבא 

ומצאת" ומתוך שמחה אמיתית, שמחה 

גדולה שלמעלה מכל מדידות והגבלות!"

על  הרבי  דיבר  ההתוועדות  בהמשך 

וקישר  הזמן",  עם  "לחיות  שצריך  כך 

את הלימוד וההוראה משיעור החומש 

משה  ברכת  אודות  )המדבר  היומי 

ליוסף( לעניין ה"הקהל":

השיעור  תוכן  את  ולקשר  להוסיף  "ויש 

עם "הקהל":

רואים  והנה,  תענוג.  על  מורה  "מגד" 

במוחש, אשר בשעה שיש צמצום בבית 

וכסעודה, אין מזמינים קהל רב - "הקהל", 

אלא א"כ מדובר בנדיב לב ביותר, בשעה 

שהמזון וכו' הוא ע"ד הרגיל - ישנו קהל 

הוא  המאכל  כאשר  ואילו  גדול,  יותר 

פעמים  ה'   - ועאכו"כ  מגד,  של  כאופן 

מגד, תכלית השלימות בתענוג - אזי ישנו 

ריבוי הכי גדול של מסובים )שכן, כאשר 

מתענגים  סביבותיו  כל  את  רואה  אדם 

מאותו מאכל שהוא נהנה ממנו, אזי הוא 

בעצמו מתענג יותר, כמובן(.

ומזה יש ללמוד בנוגע ל"הקהל" בפועל, 

בר  משביר  הי  יוסף  אם  וק"ו:  ובמכ"ש 

כולו  העולם  כל  היינו  הארץ",  ל"כל 

ממש, ואת כולם פירנס באופן של "מגד", 

שכאו"א  עאכו"כ  קהל,  לריבוי  שגורם 

העם",  את  "הקהל  הציווי  לקיים  צריך 

והטף  הנשים  "האנשים  לבנ"י,  בנוגע 

להשתדל   - בפועל  ובמעשה  וגרך", 

בפועל  "הקהל"  לעשות  האפשרי  ככל 

בחוץ  ואפילו  הראשונה,  בהזדמנות 

לארץ, ואפילו בימים הקודמים לימי חג 

סוכות, ואפילו אם ישנה הזדמנות לפעול 

אם  ועאכו"כ  אחד,  בענין  רק  ב"הקהל" 

אפשר בכמה ענינים".

לאחר מכן הוסיף הרבי לדבר על שיעור 

הרמב"ם היומי מהלכות מקוואות, תוך 

שהרבי שב ומדגיש את הקשר לעניין 

ה'הקהל':

"ומזה יש ללמוד בנוגע ל"הקהל": בנוגע 

דאנשים  "הקהל"  של  הענין  לכללות 

ולטעון  וטף כאחד, עלולים לבוא  נשים 

ביחד  להקהל  אפשר  איך  היתכן?   –

שאינם  בדעת,  קטנים  כולל  הטף,  עם 

בפרשה  פירושים  לומר  מסוגלים 

לשמוע?  רק  אלא  המלך,  ע"י  הנקראת 

הרי זה היפך כבוד התורה , וכיצד אפשר 

להעמיד בן-תורה ביחד עם סתם יהודי?! 

ובפרט - ביחד עם קטני קטנים - ההיפך 

הגמור מידיעה כתורה... ודוקא עי"ז יהי' 

'הקהל', והמענה ע"ז מובן מענין הטבילה 

במקוה - שענינה הוא ביטול, ונוסף ע"ז 

- "להעלות" את כל גופו, עלי' ברוחניות, 

"ולו  ע"ד  'אסיפה',  פירושו  מקוה   - וגם 

ביחד,  עמים  אסיפת   - עמים"  יקהת 

בדוגמת "הקהל"". 

לברך  הרבי  החל  זו,  שיחה  ובסיום 

ביותר את כל אלו  נפלאים  ובביטויים 

שמקבלים על עצמם להתחיל ולפעול 

בעניין ה"הקהל":

"ויהי רצון, והוא העיקר - שכל המדובר 

- בתוספת מה שכאו"א יוסיף כפי שכלו 

ועוד יותר מזה, וכפום שיעורא דילי' ועוד 

יותר מזה, עד לשיעור מ' סאה כשיעור 

המקוה . . יבוא בפועל ממש, החל מ"ולו 

יקהת עמים", "עמים" ל' רבים - האנשים 

עם האנשים, והנשים עם הנשים, ולאח"ז 

- שניהם עם הקטנים וקטני קטנים וכו', 

זה  הרי  המרבה  שכל  להוסיף  ולמותר 

וכל  משובח,  זה  הרי  הזריז  וכל  משובח 

המקדים הרי זה משובח, ומי ושעשה כן 

בפועל ויהי' נר להאיר בענין זה במיוחד, 

בודאי   - לזה  המסוגל  בזמן  ובמיוחד 

ובאורך  ובעומק  יותר  במהירות  יצליח 

וברוחב יותר.

כל  יתבטלו  לבב  וטוב  שמחה  ומתוך 

ויתאחדו  כו'  המחיצות  וכל  המדידות 

ל"הקהל"  עד  אחד  בלב  אחד  כאיש 

לקיום  מתאימה  הכנה  תהי'  וזו  אחד, 

"ישובו  יחיד,  ל'   - גדול"  ד"קהל  היעוד 

 .  . ישראל"  שבטי  ד"יחד  ובאופן  הנה", 

וכל זה, ביחד עם "ויהי בישורון - תכלית 

- מלך", עד למלכא  השלימות בישראל 

משיחא, ותיכף ומיד ממש!"

בהמשך ההתוועדות החל הרבי לדבר 

לדיבורים  בקשר  החדשה  היוזמה  על 

'הקהל',  בעניין  לאחרונה  הנשמעים 

ופרטי  לפרטים  יורד  שהרבי  תוך 

המבצע  של  הביצוע  בדרכי  פרטים 

ולדוגמא, הציע הרבי שיסדרו  החדש, 

במשרה  בזה  שיעסוק  מרכזי  אדם 

את  לרכז  האחראי  יהיה  והוא  מלאה, 

77



ולעודד אנשים לקחת חלק  הפעילות 

פעיל במבצע:

" . . והנה, ידועה ההנהגה אשר כדי להביא 

ובתוקף  בקביעות  יהי'  מסוים  שדבר 

וכו'  המתאימה  ברצינות  לזה  ויתייחסו 

- נוהגים לרשום בכתב שפלוני בן פלוני 

קיבל ע"ע )בלי נדר( לעשות אותו דבר. 

וכמו"כ נהוג לאסוף ביחד כו"כ מבין אלו 

את  ש"איש  כדי  זה  דבר  ע"ע  שקיבלו 

רעהו יעזורו ולאחיו יאמר חזק".

ל"הקהל"  בנוגע  ההצעה  באה  ועפ"ז 

הרף  ללא  זה  בענין  מרעישים  דהנה,   -

ויש לדאוג שהדיבור אמנם יבוא בפועל 

ממש.

ל"הקהל"  בנוגע  אשר  מציעים,  ולכן, 

מיוחד  ואדם  מרכזי  מקום  יסדרו 

קשור  שהדבר  אע"פ  בזה,  שיתעסק 

בהוצאות כספיות - ושם יוכל כל הרוצה 

בכך, להרשם שהוא מקבל ע"ע )בלי נדר( 

שההרשמה  טוב  ומה  ב"הקהל".  לפעול 

כדי  הטלפון  מספר  בתוספת  תהיה 

ולשאול  הנרשם  עם  להתקשר  שיוכלו 

מה  את  בפועל  קיים  אמנם  האם  אותו 

"מורא  גם  יהי'  שעי"ז  כיון  ע"ע,  שקיבל 

בשר ודם"...

שקיבלו  אלו  כל  לאסיפת  בנוגע  ועד"ז 

מכיון   - ד'הקהל'  בעניין  לפעול  ע"ע 

שרשימת כל השמות ביחד תהי' במקום 

מרכזי אחד, הרי עצם הידיעה שהוא אחד 

שהם  ובפרט  בזה,  הפועלים  רבים  מני 

שמחים ומרוצים מהצטרפותו אליהם - 

פועלת הוספה ועילוי בדבר, כפי שרואים 

בטבע בני אדם, שצירוף אנשים נוספים - 

"ברוב עם" - בכגון דא מוסיף עידוד וכו'".

לאחר מכן החל הרבי לפרט - ולפרטי 

פרטים ממש - את פעולות המבצע:

ההצעה  באה  דא,  בכגון  כרגיל  והנה, 

על  שסומכים  כיון  כללי,  באופן 

הפרטים  את  בעצמם  שיכינו  השומעים 

ששואלים  אלו  כהנהגת  ]דלא  שבדבר, 

אם להתעטש לצד ימין או לצד שמאל, 

והריני  "נפרד"...  יהי'  לדעתו,  בלא"ה,  כי 

מוחל על "התקשרות" מעין זו, חבל על 

זמני ועל זמנו ועדיף לעשות באותו זמן 

דברים נחוצים יותר[, אמנם, כדי שיבוא 

לפועל בסדר מסודר כדבעי וכדי למנוע 

כמה  בזה  יבואו  צורך,  ללא  שאלות 

פרטים:

רק  לכתוב  יש  ההרשמה  בכרטיסי  א. 

צורך  ואין  אמו,  ושם  הנרשם  שם  את 

בפרטים נוספים )כמו מה מצבו בתשלום 

שיש  מפני  מרויח  הוא  וכמה  המיסים... 

עם  להסתדר  ויכול  טוב"  "ראש  לו 

"הצנע  להיות  שירצה  ומי  הממשלה...(. 

לכת" ולא לרשום את שמו - הרשות בידו 

אתו  להתקשר  אפשרות  שתהי'  )ובלבד 

כנ"ל(, והדבר לא יפריע לניהול הרשימות 

כיון שאפשר לכתוב פב"פ הא', פב"פ הב' 

וכו', והלואי שיתוספו עד לששים ריבוא. 

בפועל  בהפעולות,  שיתוסף  והעיקר 

ממש.

מספר  )כאמור(  גם  יצויין  בכרטיסים  ב. 

עכ"פ  לכאו"א  יפנו  והממונים  הטלפון 

אודות  לו  ויזכירו  בחודש  אחת  פעם 

התחייבותו, "עולת חודש בחדשו" במשך 

אשר  וכמדובר,  הקהל,  שנת  חדשי  י"ב 

ברוחניות, זמן "הקהל" הוא בכל השנה. 

בחיוך:(  הוסיף  שליט"א  אדמו"ר  ])כ"ק 

ואם ירצו להמשיך גם לאחר סיום השנה 

- מה טוב ומה נעים. אבל לע"ע מדובר 

אודות שנה זו[.

#6
60

9 ,
 JE

M

78



ג. כדי למנוע מניעות ועיכובים ללא צורך 

)כולל גם - מפני שיש שימנעו מלרשום 

את  להתחיל  צריך   - ולאידך  בחוה"מ, 

כרטיסים  להכין  כדאי  מיד(  הפעולות 

הדברים  יודפסו  שבהם  שווה  בנוסח 

הנחוצים לזה ]ולא יותר - כדי שלא יהי' 

אחר,  למשהו  מתכוונים  שמא  חשש 

הרבים...  דרשות  העולם  אויר  כדרך 

דברי  להוסיף  שכדאי  מובן   - ולאידך 

ושם  הענין  תוכן  אודות  קצרים  הסבר 

עם  להתקשר  שיוכלו  כדי   - הארגון 

הארגון, או להרשם ע"י ארגון אחר, ואיש 

"ישרים"  בענינים  יעשה,  בעיניו  הישר 

אלו.[ ומן הנכון להדפיס את הכרטיסים 

המגיעים  לשמם(  )הראויים  בכתבי-עת 

אלפי  בעשרות  ונדפסים  ליהודים 

עותקים, כך שהרוצה להרשם יצטרך רק 

לגזור את הכרטיס ולשלחו.

ד. למען הסדר יוזכר גם פרט טכני המובן 

בספר  השמות  את  לרשום  אין  מעצמו: 

ויתפשט  ילך  הדבר  כאשר  כי  וכיו"ב, 

רבים,  נרשמים  עוד  ויתווספו  בעז"ה 

עלול להיות בלבול הסדר, ולכן יש לסדר 

סדר  לפי  כרטיסים,  ע"ג  הרשימות  את 

כרטיס  כל  להוסיף  יוכלו  ובנקל  א'-ב', 

במקום המתאים, וכך ימנעו כפילות כו'.

ה. מן הראוי שיהי' מקום מרכזי אחד שבו 

יקבצו את כל הרשימות של אנשי שכונה 

אחת, עיר אחת וכיו"ב מכיון שע"י כך יהי' 

יותר,  המרוכז  וכל  מסודר.  יותר  הדבר 

ובתנאי  יותר  כהצלחה  יהי'  בודאי 

יופחת מספר החברים,  לא  שעי"ז 

כמובן, שכן עי"ז יהי' יותר קל לבחון 

את הפעולות. וגם - לעודד ולעזור 

שבמקום  כיון  אחרים  למקומות 

לתת  בדבר  מומחים  יהיו  המרכזי 

עצה וסיוע כו'. ונוסף ע"ז – קיבוץ 

כולם ביחד יוסיף ב"רוב עם הדרת 

האחד,  מן  השניים  וטובים  מלך" 

וגדול כח הציבור כו'.

לפרטי  ועד  הפרטים,  שכל  כדי  ו. 

בעניני  קשורים  יהיו  פרטים, 

גודל  אשר  נוספת,  הצעה  באה  התורה, 

הכרטיס יהי' טפח על טפח, שהוא שיעור 

די  שלא  ובמקום  בתורה,  ענינים  בכו"כ 

כרטיס  להדפיס  ויש  בלה"ק  בכרטיס 

דהיינו  טפח,  עוד  יוסיפו  נוספת,  בשפה 

הרואים  יזכרו  ועי"ז  טפחיים.  על  טפח 

בדין שיעור טפח והפרטים שבדבר.

בכללים  די  אבל  עוד,  לפרט  הראוי  ומן 

בפועל  יתקבל  שהדבר   - והעיקר  אלו, 

ממש, כיון שאין זה ענין של איש פרטי 

השו"ע  על  שמיוסדת  הצעה  אלא 

שלא  ומי  לכאו"א,  פתוח  ספר  שהוא 

ימצא בעצמו, ישאל לרב מורה הוראה, 

ובפרט שברובא דרובא - הרי אלו ענינים 

המפורשים גם בקיצור שו"ע".

את השיחה הנ"ל סיים הרבי בדרישה 

לפעולה ממשית ומיידית:

הדיבור  אריכות  שמכל  רצון  "ויהי 

בפועל,  הדבר  יבוא  וכו'  והדרשה 

"וזאת  ויקויים  פלאחו",  דא  "טאפארו 

הברכה", מראה באצבעו ואומר זה, שכל 

אחד ואחד מישראל, בתוך כלל ישראל, 

מבורך בכל הענינים המצטרכים.

הסוכות  לחג  ההכנות  את  ומסיימים 

וההכנות לד' מינים. שזוהי עבודת ימים 

ומתוך  לבב,  וטוב  שמחה  מתוך  אלו 

בתוספת  שמחתנו,  לזמן  נכנסים  ריקוד 

שמחה, ועוד והוא העיקר, להוסיף בכל 

האמורים,  הענינים  וכל  תומ"צ  עניני 

והשמחה  לבב,  וטוב  שמחה  ומתוך 

תפרוץ את גדרי הגלות בפשטות למטה 

 - ממש  ומיד  ותיכף  טפחים,  מעשרה 

משיח  ע"י  והשלימה  האמיתית  גאולה 

צדקנו".

#1
53

36
. L

ev
i F

re
id

en
, JE

M

"כרטיס הקהל"

79



הלבבות,  את  הרעישה  ההתוועדות 

והכל היו עדיין מבולבלים ומרוגשים גם 

יחד מן ה"מבצע" החדש - אשר, שלא 

פרטיו  כל  על  אחת  בבת  נחת  כרגיל, 

והפעילים  לעסקנים  פרטיו.  ופרטי 

עדיין לא היה ברור מספיק כיצד ואיך 

באותו  כבר  אך  הדברים,  את  לבצע 

לילה התכנס באחד מחדרי המשרדים 

שישב  מצומצם  עסקנים  צוות  ב־770 

בדרכי  ודן  היטב,  הנושא  את  ללמוד 

הבאתו לפועל. 

הצוות הכין כבר באותו לילה - על פי 

ההוראות שנתן הרבי בהתוועדות - את 

לו צורפו דברי  נוסח הכרטיס שיופץ, 

מצוות  משמעות  על  קצרים  הסבר 

לרבי  הוכנסו  אלו  הזה.  בזמן  'הקהל' 

#1
65

04
9. 

Le
vi 

Fr
eid

en
, JE

M

דף  מרתק,  מסמך  לפנינו 

לאור  שהוצא  מיוחד  הסבר 

ע"י צא"ח המרכזית - עוד טרם 

שהוקם ה'מטה' המיוחד.

מספר  בתוכו  מכיל  הדף 

מצות  על  הסבר  מילות 

כרטיס  ובתחתיתו  'הקהל'. 

לגזור  ניתן  אותו  'הקהל' 

ולשלוח אותו לממונים.

הוא  הדף,  שנכתב  לאחר 

הוכנס אל הרבי ע"מ שיועיל 

שניתן  כפי  ואכן,  להגיהו, 

ושינה  הרבי  הוסיף  לראות, 

רבות את הנכתב.

80



שהגיהם ותיקנם, וכבר למחרת הופיעו 

הדברים בכמה מעיתוני ארצות הברית.

התמימים  אחד  כתב   - דברי"  "ומדי 

לידידו שלא זכה ונשאר בארץ הקודש 

בחודש החגים - "אציין שענין "הקהל" 

אדמו"ר  דברי  במרכז  ממש  עומד 

וההתוועדויות  השיחות  בכל  שליט"א 

ומדגיש  חוזר  פעם  ובכל  אלו,  דימים 

שהשנה כולה היא שנת הקהל ומבאר 

השמיטה  שנת  למוצאי  הקשר  גם 

כל  של  ה'  בעבודת  מזה  וההוראות 

אחד ואחת גם עתה בזמן הגלות ובחוץ 

ברשימות  תראה  ובוודאי  וכו'  לארץ 

השיחות כל פרטי העניינים הנפלאים 

רואים  אופן,  ובכל  בזה.  שהוסברו 

איננו  העניין  שכללות  איך  במוחש 

בבית  שנים  אלפי  לפני  שהיה  משהו 

המקדש פעם בשבע שנים, אלא בכל 

זהו  הענינים  לרוחניות  שנוגע  מה 

דבר חי וקיים וכל מאזין, אפילו מעט, 

איך  לראות  יכול  הקודש  לשיחות 

דעם  מיט  לעבט  שליט"א  שאדמו"ר 

ממש…".

הכינוס הראשון

ואכן, כבר בחול המועד סוכות, כאשר 

העולמית  "הועידה  ב-770  התקיימה 

אגודת  צעירי  של  ושתיים"  השלושים 

גם  הכינוס  הפך   - בארה"ב  חב"ד 

 - הדוברים  מרכזי.  הקהל'  ל'כינוס 

 - ועסקנים  שלוחים  השכונה,  רבני 

על  הכלל  מן  יוצא  ללא  כולם  עמדו 

זה, הנערך  כינוס  האפיון המיוחד של 

בראשיתה של שנת 'הקהל'.

דיווחים  הגיעו  אף  הכינוס  במהלך 

המעשית  הפעילות  על  ראשונים 

המתבצעת בשטח סביב 'מבצע הקהל'. 

יו"ר צא"ח המרכזית  את הדיווח מסר 

יריעת  את  שפרס  רסקין,  דוד  הרב 

למטה  בנוגע  הן  הרחבה,  הפעילות 

המיוחד שהוקם והחל לטפל בכרטסת 

אודות  והן  הנרשמים,  של  הגדולה 

"הקהל את . . הטף" - בהחדרת העניין 

באמצעות  רחבים  ציבורים  בקרב 

אופנים מקוריים שונים.

שינוי מנהג 

הרבי  נכנס  הסוכות,  דחג  א'  ביום 

אך  כרגיל.   10:00 בשעה  לתפילה 

'הלל',  אמירת  בשעת  כולם  להפתעת 

את  ואחז  הקבוע  ממנהגו  הרבי  שינה 

זמן אמירת  כל  יחד במשך  ד' המינים 

 - הנענועים  בשעת  רק  ולא  ה'הלל', 

כבכל שנה. 

דבר זה נשאר תמוה מספר ימים - עד 

הרבי  נשא  אז  המועד,  דחול  ה'  ליל 

 - הרבי  קישר  שבתחילתה  שיחה, 

של  האושפיזין  את   - בקודש  כדרכו 

אותו היום, אהרן הכהן וה'צמח-צדק'.

בהמשך החל הרבי לדבר וב'שטורעם' 

ובמהלך  ה'הקהל',  עניין  אודות  גדול 

הדברים ביאר הרבי את שינוי הנהגתו 

זו,  בשיחה  מינים.  הד'  בנטילת 

הלהט  גודל  על  ממנה  לנראה  בנוסף 

בקשר  הרבי  נהג  בו  וה'שטורעם' 

אותנו  מלמדת  היא  הרי  ל'הקהל', 

"פרק" בהתקשרות:

#1
54

83
. L

ev
i F

re
id

en
, JE

M

81



בענין  ה"רעש"  לגודל  בהמשך  "והנה 

של  באופן  להיות  שצריך  ד'הקהל' 

בעצמי  להוסיף  חפשתי   - וכו'  הוספה 

ידי  על  בולט,  באופן  ל"הקהל"  בנוגע 

פעולה שיש בה קושי מיוחד, ובגלל זה 

ד'  לנטילת  בנוגע  בהנהגתי  השינוי  הי' 

המינים בעת אמירת ההלל, לגבי המנהג 

אדמו"ר,  מו"ח  כ"ק  אצל  שראינו  הרגיל 

כדלקמן.

ובהקדמה: בעניני ההנהגות של רבותינו 

בחדרם  שנהגו  הנהגות  יש  נשיאינו, 

לרבים,  גילו  מהם  חלק  אשר,  פנימה, 

פשוט.  וגם  כמובן  גילו,  לא  מהם  וחלק 

ויתירה  יש הנהגות שנהגו בגלוי,  אמנם, 

מזה - ברבים, עד להנהגות שנהגו בבית 

הכנסת ובבית המדרש.

הכנסת  בבית  ההנהגות  פרטי  בין  והנה, 

השייכות לחג הסוכות - נטילת ד' המינים 

כ"ק  אצל  ראינו   - ההלל  אמירת  בעת 

תמוהה  שהיתה  הנהגה  אדמ"ר  מו"ח 

אצלי מכמה זמן: לאמירת הלל - הי' כ"ק 

מו"ח אדמ"ר נוטל בידו את הלולב, יחד 

את  ולא  עמו,  שאגודים  המינים  ב'  עם 

האתרוג )שנשאר במקומו, בקופסא של 

הנענועים  בעת  ורק  בזה(,  וכיוצא  כסף, 

לג'  ומחברו  האתרוג  את  גם  נוטל  הי' 

המינים, ולאחרי הנענועים הי' מחזיר את 

שלאחרי  לנענוע  עד  למקומו,  האתרוג 

הנענועים,  ארבעת  בכל  הלאה,  וכן  זה, 

כלומר, שגם בין הנענועים הי' אוחז רק 

את הלולב ומיניו ללא האתרוג . . והנה, 

מצינו בגמ' ש"רב אחא ברי' דרבא )שהי' 

תלמידו של רב כהנא( מהדר אתרי וחד 

)ליקח הדס שיש לו רק "שני עלין בעוקץ 

אחד ועלה אחד מלמטה עולה ורוכב על 

השניים"( הואיל ונפק מפומי' דרב כהנא" 

)"רב כהנא אמר אפילו תרי וחד"(.

אמר  כהנא  שרב  אף־על־פי  כלומר, 

בחד  "תלתא  ואילו  וחד",  תרי  "אפילו 

קינא כל שכן דכשר" - מכל מקום, כדי 

כהנא,  לרב  התקשרותו  את  להדגיש 

ומצינו  וחד".  אתרי  "מהדר  תלמידו  הי' 

 .  . הין  מלא  אומר  "הלל   - במשנה  גם 

אדם חייב לומר בלשון רבו", אף על פי 

זה אינו  שהטעם לדיוק לשון רבו בנדון 

שייך אצל התלמיד כו'.

ועל דרך זה בנדון דידן: מכיוון שבפועל 

באופן  אדמו"ר  מו"ח  כ"ק  נהג  ממש 

מהחסידים  וכמה  כמה  הנה   - האמור 

גם  התחילו  בהנהגתו  להתבונן  שדייקו 

לנהוג כן )ליטול לאמירת הלל רק הלולב 

בעת  רק  האתרוג  את  ולצרף  ומיניו, 

לאחרי  האתרוג  לבדוק  וגם  הנענועים, 

הנענועים כו'(, כמנהג הרב.

סדר  זה  אין  שלכאורה  שאף  ]ולהעיר 

 - "לחקות" את הנהגת הרבי בכל עניניו 

גם אצל חסידים הראשונים,  ראינו  הרי, 

וזהירות  דיוק  עם  הקשורים  שבענינים 

יתירה וכיוצא בזה שראו אצל הרבי, היו 

גם הם נוהגים כן[".

וכאן ביאר הרבי ביאור נפלא:

"אמנם כשהתחיל ה"רעש" בנוגע לשנת 

כו',  בעצמי  גם  לפעול  כדי  הרי,  הקהל, 

82



לפי  שלא  מיוחד  ענין  לעשות  הוכרחתי 

ובפרט  ורגילותי,  טבעי  לפי  שלא  רוחי, 

בענין שיש בו חשש שלא יפגע ח"ו בענין 

ההתקשרות - לשנות המנהג ולאחוז כל 

הד' מינים )לא רק בעת הנענועים, אלא 

גם( במשך כל זמן אמירת ההלל.

והשייכות  - מצד הקשר  וההסברה בזה 

דנטילת ד' מינים ל"הקהל": ד' המינים הם 

- כאמור - כנגד ד' אותיות שם הוי'. וזהו 

די  )לא  הם  המינים  שד'  מהטעמים  גם 

מצוות בפ"ע, אלא( מצוה אחת - בדוגמת 

ד' אותיות שם הוי', שאף שכל א' נכתבת 

בפ"ע, מוקפת גויל, ה"ה שם אחד - שם 

המפורש, שם העצם ושם המיוחד.

שד'  חז"ל  במדרשי  המבואר  פי  ועל 

המינים רומזים לד' הסוגים שבישראל - 

נמצא, שאחדותם של ד' המינים למצוה 

אחת מורה על אחדותם של כל הסוגים 

גם  שזהו  אחת  למציאות  שבישראל 

התוכן ד"הקהל".

הענין  נוגע  כמה  עד  להדגיש  כדי  ולכן 

פנימי,  עיקרי,  ענין  שזהו  ד"הקהל", 

וגופני כו' ככל התוארים שיכולים  נפשי 

בכל  ד"הקהל"  הענין  על  לומר  וצריכים 

המנהג  משנים   - האל"ף־בית  אותיות 

לאחוז כל ד' המינים במשך כל זמן אמירת 

זה,  שבשינוי  הקושי  בגלל  דוקא  ההלל, 

ודוקא בגלל היותו שינוי המעורר תמיהה 

אצל הרואים, ותמיהה צודקת!

סומכים   - ההתקשרות  לענין  ובנוגע 

קבלת  שלפני  דורנו  נשיא  הודעת  על 

שהנהגתו  עמו  סיכם  מאביו  הנשיאות 

אחת  ועל  דוקא,  וברחמים  בחסד  תהי' 

בקשר  להנהגתו  בנוגע  וכמה  כמה 

מכיון   - אליו  להתקשרות  ובשייכות 

שמסבירים  )ובפרט  לפניו  וידוע  שגלוי 

זאת ברבים( שטעם השינוי אינו אלא כדי 

להדגיש את הענין ד"הקהל"".

"תלוקטו אחד אחד"

ברכה'  של  'כוס  מעמד  בסיום 

בראשית,  שבת  במוצאי  שהתקיים 

לשמח"ת',  'המשך  התוועדות  לאחר 

הרבי:  אמר  יציאתו,  לפני  ממש 

"הצלחה רבה ומופלגה לכל אחד ואחת 

והנשים  האנשים  העם  את  ב"הקהל 

כיצד  ובארוכה  לעיל  וכמדובר  והטף", 

כל אחד צריך לעשות זאת ויכול לעשות 

במקומו  אחד  כל  בזה  ויצליח   - זאת 

 - כאמור   - וזה  ובסביבתו.  ובשכונתו 

יהיה ההכנה הכי קרובה וההקדמה הכי 

שזה   - אחד"  אחד  ל"תלוקטו  קרובה 

יסתיים עם הגאולה האמיתית והשלימה. 

שזהו הרי התכלית של ה"תלוקטו" וזהו 

כל  את  וימשיכו  הקהל.  של  התכלית 

הקדושה,  בארצנו  האמורים  העניינים 

ושם  עיר הקודש,  בירושלים  גופא  ושם 

"מקדש  המקדש  ובבית  הקודש  בהר   -

ובזקנינו  "בנערינו   - ידיך"  כוננו  אדני 

ובבנינו ובבנותינו" נעוף לשם, באופן של 

תצאו  "ובשמחה  של  ובאופן  "אחישנה" 

ובשלום תובלון", במהרה בימינו ממש!" 

במילים אלו כמו סיכם הרבי את תוכנו 

מופלא,  תשרי  חודש  אותו  כל  של 

בענייני  כולו  ומשביע  מושבע  שהיה 

שב  הרף,  ללא  כשהרבי,   - 'הקהל' 

ודוחף את החסידים לצאת ולהתעסק 

בשיא ה'שטורעם' "בעניין הכי עיקרי", 

'הקהל'.

שהרבי יכבוש 
את כל העולם! 

ברכה'  של  'כוס  מעמד  שנגמר  לאחר 

לכינוס  והתמימים  אנ"ש  התאספו 

והפעולות  'הקהל'  בעניין  ספונטני 

הנדרשות לביצוע, אז נעמד הרב דוד 

חנזין ע"ה ובהתרגשות עצומה אמר:

#1
84

94
. L

ev
i F

re
id

en
, JE

M

83



הזמן  כל  מהרבי  שומעים  אנחנו 

הרבי  הקהל!  הוא  עכשיו  שהעניין 

ואמר  ברכה  של  מהכוס  כעת  יצא 

לאחד  תלוקטו  ל"ואתם  יביא  שזה 

אחד", אנחנו עומדים ממש ברגע שכל 

השנים ייחלו אליו, מאות שנים - קרוב 

לאלפיים שנה! כעת זה הזמן! צריכים 

לא להחמיץ את הרגע! צריכים לציית 

אומרת  זאת  מה  אומר!  שהרבי  למה 

הרבי  התכוון?  הרבי  למה  ששואלים 

הרי אומר כל כך הרבה, ואם צריך הרבי 

להתחיל  צריכים  ועוד.  עוד  לנו  יגיד 

הרבי  גדולה!  הכי  ברחבות  ולפעול 

ועושה  והוא מדבר אלינו  הוא המלך! 

אותנו שלוחים! המלך הוא השליח של 

וכשאנו פועלים בענינים אלו  הקב"ה. 

- אזי אנו שלוחים של הרבי שליט"א, 

ובמילא יש לנו את הכח החזק ביותר 

בעולם!

יצטרפו  היהודים  וכל  יעזור,  הקב"ה 

לזה - אפילו אלו שעכשיו הם מתנגדים. 

הרבי ינצח! אנו שרים דידן נצח ובסוף 

צריכים בפועל את ה'דידן נצח' שהרבי 

יכבוש את כל העולם!'

ויעקב הלך לדרכו

תשרי  חודש  של  סיומו  לקראת 

כללית"  "יחידות  במהלך  זה,  מופלא 

שהתקיימה בכ"ו תשרי, שבמהלכה נהג 

והצלחה",  ל"ברכה  דולר  לחלק  הרבי 

שינה הרבי ממנהגו, ולרבים מהעוברים 

איחל הרבי "טאן אין הקהל".

מיד  לאור  שיצא  חב"ד  כפר  בגליון 

ניתן ביטוי להד הכלל- לאחר החגים, 

אלפי  "מאות  המבצע.  שחולל  עולמי 

מתאחדים  תבל  רחבי  בכל  יהודים 

סביב המבצע הגדול של שנת תשמ"ח 

נכתב  כך  העולמי",  'הקהל'  מפעל   -

בכותרת הראשית של העיתון.

המוני   - תשמ"ח  תשרי  תום  "עם 

האורחים שהסתופפו בחצרות קדשנו, 

שבו ארצה בתחושה מרוממת במיוחד. 

שפת אנוש דלה מלתאר את התחושה 

השבים.  את  שאפפה  המרוממת 

רבים  בפי  שגורה  הייתה  אחת  מילה 

"אשרינו!"

"יחד עם תחושת ה'אשרינו' המשותפת 

לכולם, באו המוני האורחים כשבליבם, 

"הקהל"!  אחיד:  מסר  ובפיהם  במוחם 

לחוש  כדי  שם  להיות  היה  צריך   -

מתייחס  ונפשי  נשמתי  להט  באיזה 

כיצד  ה'הקהל',  לענין  שליט"א  הרבי 

בכל  השני  כחוט  הזה  הנושא  עבר 

הקודש,  שיחות  ובכל  ההתוועדויות 

באיזו סערת קודש רואה הרבי שליט"א 

הרבה  העולמי'  ההקהל  'מפעל  את 

יותר מאשר סתם 'צו השעה'".

'מטה הקהל' ופעולותיו

מיד לאחר חודש תשרי נתלתה ב-770 

כללית  אסיפה  על  המכריזה  מודעה 

"לדון איך להביא בפועל עבודת מבצע 

הקהל".

באותו הלילה התמלא בית חיינו מפה 

לפה, ואת האסיפה פתח הרב שמואל 

שהכריז  צא"ח,  יו"ר   - בוטמן  שיחי' 

כאסיפת  זה  כנס  על  דבריו  בפתיחת 

הקהל'...  כ'מסיבת  ולא  הקהל'  'פעילי 

בציינו כי במבצע זה - שלא כבאחרים - 

הרי שתביעתו הקדושה של הרבי הינה 

לא רק על התוצאה, אלא גם שכל אחד 

"חובת  בבחינת  בנושא,  יפעל  ואחד 

גברא"!

ע"ה  גם הרב מארלאוו  דיבר  באסיפה 

- חבר הבד"ץ דקראון הייטס, שעורר 

את  והקולעים  הקצרים  בדבריו  וזירז 

דורשת,  שהשעה  עניינים  על  הקהל 

מודעה המזמינה את כל קהל אנ"ש 
והתמימים לאסיפת 'הקהל'

דף שהתפרסם באחד מהעיתונים, בו מופיע 
מילות הסבר על מצות 'הקהל', ובנוסף מצורף 

כרטיס 'הקהל' אותו ניתן לשלוח ל'מטה'

דף מידע בעניין 'הקהל' שיצא 
לאור ע"י בית חב"ד קליפורניה

84



של  הכללית  ההוראה  במסגרת  זאת 

שנת 'הקהל' - "ליראה את ה'".

אך החלק המפתיע של הכינוס בא רק 

בסופו, כאשר בהמשך לדברי הקודש 

על  תשרי  די"ג  בהתוועדות  שנאמרו 

שיעסוק  מיוחד  אדם  במינוי  הצורך 

מבצע  בהפעלת  מלאה  במשרה 

'הקהל', הודיע הרב בוטמן שהר' יונתן 

האקנר - שכבר החל לעסוק בעניינים 

הנ"ל, הוא האדם שנבחר לשם כך.

אגב כך גילה הרב בוטמן, כי זה עתה 

יצאה תשובתו של הרבי בה נותן הוא 

מנהל  לבחירת  הקדושה  ברכתו  את 

השתתפות  את  מבטיח  ואף  המבצע, 

מהמשכורת  במחצית  המזכירות 

הקבועה של הפעיל הנ"ל...

הצטרפו  האקנר  יונתן  ר'  אל 

התמימים זלמן ליבעראוו ויוסף יצחק 

גרינברג.	

פרסום ב'כתבי-עת'

העיקריות  הפעולות  שאחת  כמובן 

בעיתונים  הרבי  דברי  פרסום  היתה 

ואכן  והעולם בכלל.  בכל רחבי הארץ 

והכללית  היהודית  העיתונות  בכל 

אודות  מפורטים  הסבר  דפי  הודפסו 

שכל  הרבי  דברי  לאור  'הקהל'.  מצות 

הוא  אף  להשתתף  יוכל  ויהודי  יהודי 

בעיתונים  פורסמו  'הקהל',  בפעולות 

ניתן  אותם  מיוחדים,  'הקהל'  כרטיסי 

היה לגזור ולשלוח למטה 'הקהל'.

סיפור מעניין סיפר הרב משה אדרעי 

- ששימש כמנהל בית הספר למלאכה, 

בחסידים  שאחז  הלהט  ניכר  וממנו 

אודות  הרבי  של  שיחותיו  למשמע 

הקהל.

תשמ"ח,  בתשרי  חיינו  בבית  "הייתי 

כולם  כמו  מהרבי  שמעתי  בחוה"מ 

בעניין  ה"שטורעם"  רבת  השיחה  את 

את  אצלי  העצימה  השיחה  ה'הקהל'. 

הכוננות לפעולה בעניין, ולאחרי תשרי 

את  ליישם  התחלתי  לאה"ק  בשובי 

שביכולתי,  ככל  בעוצמה  ההוראות 

הקהל'  'כרטיסי  אלפי  מאות  הדפסנו 

כפי שהנחה הרבי, וחילקנו בהזדמנויות 

רבות.

כל  את  שלקחנו  אחת  פעם  היתה 

ונסענו  למלאכה  הספר  בית  תלמידי 

כל  התפזרו  שם  יבנה,  לעיר  איתם 

התלמידים ועברו דלת-דלת והחתימו 

ביממה אחת את כל תושבי העיר על 

כרטיסי ה'הקהל', וזה הותיר רושם עז 

ופעולות נמשכות.

בכלל, לאורך השנה, תמיד היה אצלי 

הקהל.  כרטיסי  של  חבילות  ברכב 

זכור לי שפעם אחת נסעתי לסידורים 

בני  בעיר  המרכזי  עקיבא  רבי  ברחוב 

ברק, באחד הצמתים המרכזים עצרתי 

עם  מהרכב  ויצאתי  אדום  ברמזור 

חבילת כרטיסים לעורר ולהחתים את 

הפרוייקט  והשבים,  העוברים  קהל 

התגודדו  רב  והמון  בקהל  עניין  תפס 

הספונטני,  ההחתמה  מרכז  סביב 

אופנוע  על  רכוב  שוטר  מגיח  לפתע 

וצועק  סבלנות  חסרות  זעופות  ופניו 

לעברי: "הלו אדוני... אתה חוסם את כל 

נרתעתי  משעה!...".  יותר  כבר  הרחוב 

המודעה שנתלתה ב-770 
המכריזה על היוזמה

הדו"ח המיוחד 
דף ההצעות לפעולות שהוכנס אל הרבי

בענייני 'הקהל'

85



לרגע אחד, ואז אני שם לב שהשוטר 

הבוגרים  אחד  מאשר  אחר  לא  הוא 

של הביה"ס למלאכה, תלמיד חביב... 

מה  "ששון!  חזרה  לו  צועק  אני  מיד 

שם  מיד  עושה?"  שאתה  חושב  אתה 

לב השוטר שהעבריין הלא הוא מורו 

השוטר  החנה  מיד  לשעבר...  האהוב 

את האופנוע, וחסם את הכביש ביראה 

עד תום הטקס"....

'הקהל' ע"י הרבנים 

"קול  מודעות  הופצו  מרחשוון  בי' 

מטעם  הייטס'  'קראון  בחוצות  קורא" 

הרבנים הגאונים חברי הבד"ץ ד'קראון 

מיוחד  כנס  על  המבשרות  הייטס', 

ל"אנשים נשים וטף" על מנת להוסיף 

בהתאם  ה'",  את  ב"ליראה  ולהתחזק 

להוראותיו הק' של הרבי.

ונשי  770 באנשי  באותו ערב התמלא 

'קראון הייטס', שהגיעו כמובן יחד עם 

ילדיהם להשתתף בכינוס.

מארלאוו  הרב  היה  הדוברים  ראשון 

לקהל  נרגשת  בפנייה  שקרא  ע"ה, 

נושא  את  ולהרחיב  לחזק  הקדוש 

"גמילות חסדים", בבססו את דבריו על 

שיעור הרמב"ם היומי בהלכות מכירה, 

שבין  וחסד  ויושר  צדק  בענייני  הדן 

אדם לחבירו.

אזדבא,  שיחי'  הגר"א  היה  לו  שני 

"עבודת  נושא  על  ועורר  שחיזק 

חז"ל  ממאמרי  בהביאו  התפילה", 

גודל  על  נשיאינו  רבותינו  ומדברי 

חשיבות ההקפדה והזהירות בכל פרטי 

ההלכות שבתפילה.

נשא  'תורה',   - השלישי  העמוד  על 

מעוררים,  דברים  הלר  שיחי'  הגר"י 

בהביאו לציבור כמה הצעות מעשיות 

מקוריות כיצד להרבות בשיעורי תורה 

ובלימוד באופן פרטי.

היה זה כנס מיוחד במינו שנוהל כולו 

על ידי הרבנים הגאונים מארי-דאתרא, 

והדברים שנאמרו במהלכו יצרו רושם 

רב ועמוק על כל באיו, שיצאו מחוזקים 

את  "ליראה  בשטח  טובות  בהחלטות 

ה'".

דוחו"ת 'הקהל' 
בכל כ"ה בחודש

בקשר עם הסתלקות הרבנית הצדקנית 

החליט  תשמ"ח,  שבט  כ"ב  ביום  נ"ע 

חודש  שמידי  הקהל'  'מבצע  מטה 

בחודש  כ"ה  ביום  דו"ח  לרבי  יכניסו 

מהפעולות האחרונות ב'הקהל'.

עם  דף  ה'מטה'  פרסמו  לכך  בקשר 

ב'הקהל',  ממשיות  לפעולות  הצעות 

וכן דוחו"ת מיוחדים שיוכנסו אל הרבי 

בתאריך המיועד…

ניסיון  אלא  איננו  כאן,  הנכתב  כל 
ולו במקצת את  להציג בפני הקורא 
הרבי  גילה  אותו  חדש'  'אור  אותו 

לאורך כל שנות נשיאותו.

ולוואי, שכל הנכתב ברשימה זו תוביל 
 - להתחזקות  מהקוראים  אחד  כל 
והן על  - הן בעצמו  ה'"  "ליראה את 
שוב  לשמוע  נזכה  וכך  סביבתו,  כל 
אלינו  קורא  רבינו,  של  קולו  את 
המקדש  בבית  'הקהל'  פרשת  את 
וטף",  נשים  "אנשים   - יחד  השלישי 

תיכף ומיד ממש!

מענה כ"ק אדמו"ר על אחד מהדו"חות מפעולות ה'ועד'. 
"נתקבל ות"ח אזכיר עה"צ ולחג הפסח כשר ושמח"

בלאנק המכתבים של ה'מטה'

86



משיחת הרבי בליל 
א' דחג הסוכות:

"כל האמור לעיל מדגיש עוד יותר עד 

כמה צריכה להיות ההשתדלות בהענין 

והנשים  האנשים  העם  את  ד"הקהל 

אלקיכם",  ה'  את  ליראה  גו'  והטף 

כמדובר בארוכה לאחרונה.

- שענין זה שייך לכל אחד  ובהדגשה 

ואחת, ו"איני מבקש כו' אלא לפי כחן", 

מכיון שהדבר הוא בכחו של כל אחד 

שאינם  שחושבים  כאותם  ולא  ואחת. 

אלא "אנשים קטנים", ומה כבר יפעלו 

וכו' - רק מצד ההעלם וההסתר דעולם 

כן,  לחשוב  יכולים   - העלם  מלשון   -

אבל, לאמיתתו של דבר - ניתנו לכאו"א 

מישראל כחות הכי נעלים ונפלאים.

ותוספת נתינת-כח בפעולות ד"הקהל" 

אברהם  זה,  דלילה  האושפיזין  ע"י   -

אצלם  שמצינו  והבעש"ט,  אבינו 

הענין ד"הקהל", וכנ"ל בארוכה, ומהם 

נמשך גם לכאו"א מישראל עד סוף כל 

הדורות.

צריך  ד'הקהל'  שהענין  להוסיף,  ויש 

שהזמן  בענין  לראש,  לכל  להתבטא, 

יש  השואבה:  בית  שמחת   - גרמא 

"הקהל   - מישראל  רבים  להקהיל 

 - והטף"  והנשים  האנשים  העם  את 

הן  השואבה.  בית  בשמחת  להשתתף 

והן  והן בנוגע לנשים,  בנוגע לאנשים, 

בנוגע לטף. לאחד את כולם בשמחת 

בית השואבה.

והריקודים  שהשמחה  ובאופן 

כדי  עד  ברשות-הרבים,  גם  נמשכים 

ירקוד,  עצמו  שרה"ר  שפועלים  כך, 

רה"ר  את  שמהפכים  אלא,  עוד,  ולא 

,כלומר,  עולם"  של  "יחידו  לרה"י, 

גם  ונמשך  חודר  האחדות  שענין 

מבקש  עצמו  הרה"ר  שלכן,  ברה"ר, 

יפעל  שעי"ז  כדי  בו,  שירקוד  מיהודי 

להיות   - בריאתו  ותכלית  שלימות  בו 

רשות היחיד, "יחידו של עולם"".

משיחת הרבי בליל 
ב' דחג הסוכות:

"ומזה מובן גם בנוגע להוראה במעשה 

העיקר:  הוא  המעשה   - בפועל 

אודות  מרעישים  השנה  מתחילת 

הענין ד"הקהל" - שכאו"א צריך לעסוק 

האנשים  העם  את  ד"הקהל  בהענין 

הן  ה'",  את  ליראה   .  . והטף  והנשים 

בדוגמת  שהם  נפשו  לכחות  בנוגע 

מרעישים אודות "הקהל"
כפי שניתן לראות, אותו תשרי של שנת תשמ"ח היה חדור כולו בעניין אחד - 'הקהל'. דבר זה נראה 

כמעט מכל התוועדות או שיחה שאמר הרבי באותו החודש.

הענין בולט במיוחד בשיחות הקודש שנשא הרבי מידי לילה מלילות "שמחת-בית-השואבה", בהן 
קישר הרבי ממש בכל לילה את עניין השמחה ואת עניינו של כל אחד מהאושפיזין לעניין ה'הקהל', 
תוך שהרבי מסיים בקריאה חוזרת ונשנית להגברת ועידוד כל הפעולות הקשורות עם עניין 'הקהל'.

להלן קובצו אי אלו ביטויים מאותן שיחות מיוחדות, בהם ניתן לראות עד כמה דחף הרבי במרץ 
בלתי נלאה את קהל אנ"ש והתמימים להתעסק ב'הקהל'.

#1
70

41
_C

C0
1. 

Le
vi 

Fr
eid

en
, JE

M

87



בנוגע  והן  והטף",  והנשים  "האנשים 

כפשוטו,  והטף"  והנשים  ל"האנשים 

בסביבתו,  הנמצאים  כל  את  להקהיל 

ולפעול עליהם בענין ד"ליראה את ה'".

שונות  שמסיבות  כאלו  ישנם  ואם 

בענין  עתה  עד  עסקו  לא  ומשונות 

זה - הרי, לא שייך להקשות מהנהגה 

על  הוא  הקושי  דאדרבה,  משונה, 

ההנהגה המשונה...

ויכולים  אבוד,  לא  עדיין  אופן,  ובכל 

יעסקו  ולהבא  שמכאן  עי"ז  כו'  לתקן 

ד"הקהל".  בהענין  "שטורעם"  מתוך 

אמנם, מובן וגם פשוט, שה"שטורעם" 

ד"הקהל" מתחילת השנה אינו בדומה 

הקהל  ביום  ד"הקהל"  ל"שטורעם" 

חג  של  הראשון  יו"ט  מוצאי   - ממש 

הענין  להיות  צריך  שאז,  הסוכות, 

ד"הקהל" ביתר שאת וביתר עוז, באין-

ערוך".

משיחת הרבי בליל ג', 
מוצאי יו"ט וליל ש"ק דחג 
הסוכות )ליל א' דחוה"מ(:

"זה כבר משך זמן ש"מרעישים" אודות 

הענין ד"הקהל", וממשיכים "להרעיש" 

עתה,  עד  זה  בענין  שעסקו  מה  שכל 

יותר  להוסיף  וצריכים  מספיק,  אינו 

ויותר וכו'.

ולטעון:  מישהו  לבוא  יכול  ולכאורה, 

ומה   - ד"הקהל"  בהענין  עסק  כבר 

תובעים ורוצים ממנו עוד? 

אכן, השתדל לעסוק בזה בפועל ממש, 

והנשים  האנשים  העם  את  "הקהל 

ילמדו  ולמען  ישמעו  למען  גו'  והטף 

גו' ושמרו לעשות את כל דברי התורה 

וטף,  נשים  אנשים  שהקהיל  הזאת", 

תומ"צ  בעניני  להוסיף  עליהם  ופעל 

במעשה בפועל.

וא"כ - שואל הוא - מה רוצים ותובעים 

ממנו עוד הפעם ועוד הפעם?

#1
65

05
9. 

Le
vi 

Fr
eid

en
, JE

M

88



וזאת  פרשת  בסוף  לזה  והמענה 

הברכה, סיום וחותם כל התורה כולה 

- "לעיני כל ישראל":

בענין  ופעל  שעשה  מה  כל  לאחרי 

ד"הקהל", אומרים לו, שענין זה צריך 

ישראל",  כל  ד"לעיני  באופן  להיות 

היינו, שכאשר מסתכלים עליו, רואים 

גייט  בגלוי שמהלך כאן "הקהל", "עס 

ארום הקהל"!...

אדם,  של  ציור-קומה  אמנם  רואים 

בגדי  לבוש  כו',  אברים  רמ"ח  בעל 

"א  איד",  יו"ט'דיקער  "א  ושבת,  יו"ט 

בו  שניכר  ובפרט  איד",  שבת'דיקער 

בימים  עבודתו  ע"י  שנעשה  העילוי 

שלפנ"ז, החל מהעבודה דחודש אלול, 

ח"י אלול, ימי הסליחות, ר"ה, עשי"ת, 

יוהכ"פ, ד' הימים שבין יוהכ"פ לסוכות, 

עד ליום השלישי דסוכות.

ממנו  תובעים  עדיין  אעפ"כ,  אבל 

בענין  ולהשתדל  לעסוק  להוסיף 

שכאשר  כך,  כדי  עד  ד"הקהל", 

אחר,  ענין  רואים  לא  עליו,  מסתכלים 

שניכר  היינו,  ד"הקהל",  הענין  מלבד 

עליו בגלוי - "לעיני כל ישראל" - שכל 

ד"הקהל",  המציאות  היא  מציאותו 

למדת  כנוגע  "אבן-הבוחן"  וזוהי 

התעסקותו ב"הקהל" - אם ענין זה הוא 

באופן ד"לעיני כל ישראל"".

משיחת מוצש"ק חול 
המועד, ליל ד' דחג הסוכות 

)ליל ב' דחוה"מ(:

כנוגע   - יותר  בפרטיות  להוסיף  ויש 

דחג  המיוחד  החידוש   - ל"הקהל" 

התקיעה  ע"י   - השתא  הסוכות 

בחצוצרות:

איתא בתוספתא: "אותו היום )דהקהל( 

כהנים עומדים בגדרים ובפרצות )היינו 

וחצוצרות של  מקומות של פרהסיא( 

זהב בידיהם, תוקעין ומריעין ותוקעין. 

אומרים  חצוצרות  בידו  שאין  כהן  כל 

דומה שאין כהן הוא . . בו ביום ראה רבי 

טרפון חיגר עומד ומתריע בחצוצרות, 

משם אמרו חיגר תוקע במקדש".

התקיעה  א.  בדבר:  פרטים  וכמה 

בחצוצרות היא חובה על כל כהן וכהן 

ישנם עוד  - אע"פ שמלבדו  בפרטיות 

ומריעין  ש"תוקעין  כהנים  עשרות 

התקיעה  בלעדי  שגם  כך,  ותוקעין", 

שלו בודאי לא יחסר מאומה בפירסום 

הדבר. ב. התקיעה בחצוצרות היא לא 

שעובדים  אב  דבית  הכהנים  ע"י  רק 

ביום זה, ולא רק ע"י הכהנים דהמשמר 

כל  ע"י  אלא,  זה,  בשבוע  שעובדים 

אם  גם  בירושלים.  הנמצאים  הכהנים 

המשמר שלהם הוא בזמן אחר. ויתירה 

מזה - אפילו כהן בעל מום שאינו ראוי 

ותוקע.  ומריע  תוקע  כלל,  לעבודה 

ומתריע  עומד  "חיגר  שאפילו  כאמור, 

בחצוצרות  התקיעה  ג.  בחצוצרות". 

הו"ע הנוגע לכללות ענין הכהונה, עד 

כדי כך, ש"כל כהן שאין בידו חצוצרות, 

אומרין דומה שאין כהן הוא", כלומר, 

לא ייתכן מציאות כזו שכהן אינו תוקע 

"שאין  העובדה  ובמילא,  בחצוצרות, 

כהן  "שאין  מוכיחה  חצוצרות",  בידו 

הוא".

לאופן  בנוגע  הוראה  למדים  ומכאן 

ההתעסקות בענין ד"הקהל" בזמן הזה.

שהתקיעה  אע"פ  ובהקדמה: 

 - דוקא  כהנים  ע"י  היתה  בחצוצרות 

הרי זה ע"ד ובדוגמת כל עניני העבורה 

בביהמ"ק, שבזמן הזה נעשים )בעבודה 

הרוחנית( ע"י כאו"א מישראל.

ולדוגמא: בעבודת הקרבנות - "תפלות 

שעבודת  היינו,  תקנום",  תמידין  כנגד 

בביהמ"ק  נעשית  שהיתה  הקרבנות 

במשמר  דוקא,  תמימים  כהנים  ע"י 

בזמן  נעשית  כו',  להם  המיוחד  וביום 

הזה ע"י כאו"א מישראל, אנשים נשים 

בשחרית  הן  ביומו,  יום  מידי  וטף, 

במנחה  והן  שחר,  של  תמיד  כנגד   -

והן  הערביים,  בין  של  תמיד  כנגד   -

כו',  ופדרים  איברים  כנגד   - בערבית 

ובימים שבהם מקריבים מוספים - גם 

נפעלת  עי"ז  אשר,  המוספין,  תפלות 

- באופן  גופא  ובזה  פעולת הקרבנות, 

היינו,  שפתינו",  פרים  ד"ונשלמה 

שע"י "שפתינו" - תפלה - נעשה הענין 

ד"נשלמה",  באופן  ה"פרים"  דהקרבת 

גם מלשון שלימות.

המועדים,  לכל  בנוגע  גם  מובן  ומזה 

בזמן  שהיו  הענינים  פרטי  שכל 

בזמן  גם  ישנם  קיים  הי'  שביהמ"ק 

הזה, ובחג הסוכות השתא - גם הענין 

ד"הקהל", כולל גם הפעולה ד"תוקעין 

. . כדי להקהיל את העם",  בחצוצרות 

כאו"א  על  הוא  הזה  בזמן  שהחיוב 

ולהכריז  להודיע  שצריך  מישראל, 

את  ד"הקהל  הענין  אודות  ולפרסם 

העם האנשים והנשים והטף".

הפירסום  חובת  יותר,  ובפרטיות 

על  מוטלת  "הקהל"  ע"ד  וההכרזה 

בהיותו  גם  כלומר,  בפרטיות,  כאו"א 

כולם  אשר,  הציבור,  כל  עם  ביחד 

עומדים ומריעים בחצוצרות שבידיהם, 

אינו יכול להשאר לעמוד מן הצד, אלא 

גם הוא צריך ליטול בידו חצוצרה של 

זהב ולתקוע ולהריע ולתקוע - להכריז 

ע"ד "הקהל".

חובת הפירסום וההכרזה ע"ד "הקהל" 

אינה תלוי' בשלימות עבודתו בתומ"צ, 

בתומ"צ  עבודתו  כאשר  גם  שכן, 

שהוא  כך,  כדי  עד  בשלימות,  אינה 

בדוגמת "חיגר" - אעפ"כ, גם הוא יכול 

הקהל,  ע"ד  ולהכריז  לפרסם  וחייב 

ומחריע  עומד  "חיגר  שאפילו  כאמור, 

כחצוצרות".

הפירסום וההכרזה ע"ד "הקהל" הו"ע 

כך  כדי  עד  עבודתו,  לכללות  הנוגע 

ש"כל כהן שאין בידו חצוצרות, אומרין 

תכלית  כי,  הוא",  כהן  שאין  דומה 

"לא  קונו",  את  "לשמש  היא  בריאתו 

89



שמקיים  עי"ז   - לכבודו"  אלא  בראו 

גם "תקנות  זו הלכה", כולל  "דבר הוי' 

שיש  בישראל,  שנתפשטו  ומנהגות" 

ובנדו"ד,  ומל"ת,  דמ"ע  תוקף  להם 

הפעולה בעניני "הקהל". ובמילא, אם 

בפירסום  חובתו  במילוי  עוסק  אינו 

"אומרין דומה   - והכרזה ע"ד "הקהל" 

שאין כהן הוא".

למעשה  בנוגע   - פשוטות  ובאותיות 

כל ה"שטורעם"  בפועל ממש: לאחרי 

בהענין ד"הקהל" בג' לילות הראשונים - 

הנה, בבוא מוצאי שבת, צ"ל "שטורעם" 

ע"י  ד"הקהל",  כענין  לגמרי  חדש 

רק  לא  היינו,  בחצוצרות,  התקיעה 

לאחוז החצוצרה בידו, ולא רק לתקוע 

ולהריע  "לתקוע  אלא  אחת,  תקיעה 

ולפרסם  ולהכריז  להודיע  ולתקוע". 

את  "הקהל  שצ"ל  הזמן  הוא  שעתה 

העם האנשים והנשים והטף".

ולטעון:  לבוא  מישהו  יכול  לכאורה, 

הצד  מן  עומד  הוא  ממנו?  רוצים  מה 

ואינו מבין מה קורה, אצלו לא מתקבל 

לשם  מבין  שאינו  ועאכו"כ  הדבר. 

ישנם  מלבדו  הרי,  אותו,  צריכים  מה 

בידיהם  שאוחזים  אנשים  ריבוי  כבר 

ותוקעין,  ומריעין  ותוקעין  חצוצרות 

ומה יתוסף עוד על ידו?

ונוסף לזה, הרי הוא גם "זקן ואינו לפי 

שלפתע,  כבודו,  לפי  זה  אין  כבודו": 

לתקוע  יעמוד  הלילה,  באמצע 

שיכריז  אלא,  עוד,  ולא  בחצוצרה... 

אודות  הלילה  שבאמצע  זו  בתקיעה 

לאחרי  לכל,  ומפורסם  הידוע  דבר 

שהרעישו כבר במשך ג' ימים רצופים.

יתירה מזה: הוא כבר "הוריד את עצמו" 

ד"הקהל"  ב"שטורעם"  להשתתף 

ג' הימים שלפנ"ז, אבל, עכשיו  במשך 

מעט,  לנוח  ורוצה  עייף,  כבר  הוא 

ובפרט שצריך לחשוב גם ע"ד "מלוה 

לעסוק  שצריך  לכך  נוסף  מלכה", 

בלימוד השיעורים בתורה, וכיו"ב.

על כך אומרים לו: זה עתה התפללת 

ואברים  חלבים  הקטר  כנגד  ערבית, 

כלומר,  ביום,  להקריב  הספיקו  שלא 

כהנים,  של  בעבודה  בעצמך  עסקת 

וא"כ, היתכן שעכשיו תתהלך במנוחה 

ענינים  כל  אודות  ותדבר  ובשלוה, 

אפילו,  מוכן,  ותהי'  שבעולם,  טובים 

טובה"  "תעשה  אותך,  ישאלו  שאם 

היתכן,  ל"הקהל"...  בנוגע  גם  ותשיב 

היכן היא החצוצרה של זהב?...

ולא יועיל התירוץ שיש לו את הספרים 

שמדברים אודות "חצוצרות של זהב", 

זהב  של  חצוצרה  לו  יש  מזה,  ויתירה 

יועילו  ליבו… לא  כנגד  בכיס המעיל, 

מכיון  כו',  ו"הסברות"  ה"חכמות"  כל 

שזוהי הלכה פשוטה וברורה שצריכים 

בידיהם",  זהב  של  "חצוצרות  ליטול 

בתקיעה  די  ולא  ש"תוקעין",  והעיקר 

בלבד, אלא "תוקעין ומריעין ותוקעין". 

וכאמור, שאינו יכול לצאת י"ח בתקיעה 

של אחרים, אביו ורבו, או בנו ונכדו כו', 

כי, "כל כהן שאין בידו חצוצרות אומרין 

דומה שאינך כהן"!

 - בפשטות  לבחון  יכולים  זה  וענין 

שהרי בנוגע לימים שלפנ"ז יכול לטעון 

ומדבר  ד"הקהל",  בענין  הוא  שעוסק 

בחום  אפילו  או  עכ"פ,  בקרירות  כו', 

למוצאי  בנוגע  אבל,  כו',  והתלהבות 

שבת - הבחינה היא - אם מחזיק בידו 

חצוצרות של זהב ותוקע ומריע ותוקע, 

ואם לאו, ח"ו, אזי דומה שאינך כהן!...

משיחת הרבי ליל ה' דחג 
הסוכות )ליל ג' דחוה"מ(:

)בזמן  כפשוטה  הקהל  מצות  "קיום 

- אינו אלא פעם  שביהמ"ק הי' קיים( 

אבל  הראשון,  יו"ט  במוצאי  אחת, 

תוכנה בעבודה הרוחנית - הוא בכל ימי 

הסוכות, ונמשך גם בשמע"צ ושמח"ת, 

ובשבת בראשית ובכל הימים שלאח"ז 

דחודש  המטען"  את  "פורקים  שבהם 

השביעי על כל השנה כולה, שנקראת 

"שנת הקהל", ויתירה מזה - "כל הימים 

אשר הם חיים על האדמה".

אודות  ולהרעיש  לדבר  מרבים  ולכן, 

חג  ימי  כל  במשך  ד"הקהל"  הענין 

הצעה   - ומציעים  ומבקשים  הסוכות, 

נפשית - שכל בנ"י יתאחדו "כאיש אחד 

בלב אחד" בהענין ד"הקהל".

יהודי,  פוגשים  כאשר  מזה,  ויתירה 

עוד  ד"הקהל"  בענין  לברכו  מקדימים 

לפני שמזכירים הענין ד"מועד" - אע"פ 

בחג  גו'  "במועד  הוא  הכתוב  שלשון 

תחלה  העם",  את  הקהל  גו'  הסוכות 

"מועד" ואח"כ "הקהל" - כדי להדגיש 

ש"הקהל" הו"ע עיקרי בכללות המועד 

- לא רק ביום המיוחד שבו קיימו מצות 

הקהל בפועל - עד כדי כך, ששלימות 

שע"י  היינו,  ב"הקהל",  תלוי'  ה"מועד" 

הפעולה ד"הקהל" באים גם לשלימות 

ה"מועד".

ותוכן הברכה שמברכים איש את רעהו 

בקשר לענין ד"הקהל" - שתהי' הצלחה 

בנוגע  הן  ד"הקהל".  בפעולות  רבה 

עניניו,  כל פרטי  לעצמו, להקהיל את 

כל  הזולת,  עם  לפעולה  בנוגע  והן 

להיותו  עליהם,  לו השפעה  אלו שיש 

ה"מלך"  בדוגמת  שלהם,  המנהיג 

)כאו"א לפי ענינו(, ובאופן שפעולה זו 

תשפיע על כל הימים שלאח"ז, כנ"ל.

דאריכות  והמטרה  שהתכלית  ומובן, 

וריבוי הדיבור בכל הנ"ל, היא המעשה 

שכן,  העיקר",  הוא  "המעשה  בפועל, 

שמאמת  "אבן-הבוחן"  הוא  המעשה 

שהענין חדר בפנימיותו.

אריכות  ערך  לפי  הרי,  שכן,  ומכיון 

המעשה  ריבוי  גם  צ"ל  הדיבור  וריבוי 

המעשה",  "רוב  המשנה  ובלשון   -

כלומר, שלאחרי כל מה שעסקו בעניני 

"הקהל" עד עתה, צריכים להוסיף בזה 

עוד יותר, ובאופן של ריבוי וכו'. 

90



ומה טוב - כדי שיהי' באופן של קיום 

בכתב,  ותוקף  אישור  גם  שיתקבל   -

להצטרף  החליט  פלוני  בן  שפלוני 

ובהקדם  ד"הקהל",  בענין  ולהתאחד 

אלה   - עצמו  המועד  בחול  האפשרי, 

ואלה  בלאה"כ,  בחוה"מ  שכותבים 

על  יקבלו   - בחוה"מ  כותבים  שאינם 

עצמם בדיבור בפני ג' אנשים מישראל, 

כדי להבטיח שהתחייבות זו תבוא לידי 

מעשה בפועל "כל הימים". 

את  גם  לנצל  יכולים  המועד  ובחול 

מכשירים  ע"י  התקשורת  אמצעי 

גם  להתאחד  יכולים  ידם  שעל  שונים 

עם אנשים נשים וטף הנמצאים בקצווי 

בקצוי   - מזה  ויתירה  בגשמיות,  תבל 

תבל ברוחניות ר"ל, לפעול אצלם הענין 

ד"ליראה את ה' אלקיכם כל הימים"".

משיחת הרבי, ליל ו' דחג 
הסוכות )ליל ד' דחוה"מ(:

קיימו מצות  קיים  הי'  בזמן שביהמ"ק 

הקהל כפשוטה, "להקהיל כל ישראל 

אנשים נשים וטף בכל מוצאי שמיטה 

מן  באזניהם  ולקרות  לרגל  בעלותם 

התורה פרשיות כו' והמלך הוא שיקרא 

קורין  היו  הנשים  ובעזרת  באזניהם, 

קיום  שייך  שלא  הזה,  בזמן  אבל  כו'". 

וצריך  יכול   - כפשוטה  הקהל  מצות 

כאו"א להקהיל את אלו השייכים אליו 

ביהמ"ק,  ובדוגמת  למקום קדוש, ע"ד 

"ועשו לי מקדש ושכנתי בתוכם", בית 

הכנסת ובית המדרש ועד לבית פרטי 

וגמ"ח,  תפלה  תורה  בית  שנעשה 

וצריך לפעול כל  יכול  זה  אשר, בענין 

אחד ואחת. להקהיל את אלו שיש לו 

ה"מלך",  בדוגמת  עליהם,  השפעה 

התורה  מן  פרשיות  באזניהם  ולקרות 

כו'.

לעצמו,  בנוגע   - יותר  ובפרטיות 

פרטי  כל  את  להקהיל  צריך  שכאו"א 

הכחות שלו, שישמעו קריאת פרשיות 

ממעל  אלקה  "חלק   - שבו  מהמלך 

כל  ומקיים  ומחי'  שמהוה  ממש" 

מציאותו.

וקטני  לקטנים  גם  שייך  זה  וענין 

קטנים. ואין צורך להמתין עד שנעשה 

כאן  מדובר  לא  שהרי   - בר-מצוה 

אודות עבודה בפועל, במחשבה דיבור 

ומעשה, כי אם, אודות עצם מציאותה 

ממעל  אלקה  "חלק  הנשמה,  של 

תיכף  פנימה  בתוכו  שנמצאת  ממש", 

ומיד בשעה שנולד ויצא לאויר העולם.

ד"הקהל"  לענין  שבנוגע  מובן,  ומזה 

השייכות  ע"ד  מיוחדת  הדגשה  ישנה 

קטן,  ועד  למגדול  ואחת,  אחד  לכל 

בנוגע לענין של הוספה, עד  גם  כולל 

לאופן של חידוש ממש.

משיחת הרבי בליל 
הושענא רבא:

""והמעשה הוא העיקר" - לעסוק בכל 

עניני עבודת היום האמורים 

 - זה עיקר  וגם  ועוד  לעיל, 

נמשכת  פעולה  זו  שתהי' 

על ובכל השנה כולה.

לענין  בנוגע  ובפרט 

השנה  שהרי   - ד"הקהל" 

 - הקהל'  'שנת  היא  כולה 

להקהיל  ישתדל  שכאו"א 

במקום  וטף,  נשים  אנשים 

"מקדש-מעט".  קדוש 

יהדות,  בענייני  לעוררם 

וכמדובר  ומצוותי',  תורה 

לעיל שכדאי ונכון להצטרף 

עוד  עם  ביחד  ולהתארגן 

או  לה"מבצע"  וכמה  כמה 

כדי  ד'הקהל',  ה"מפעל" 

יעזורו  רעהו  את  ש"איש 

בכל  חזק"  יאמר  ולאחיו 

הפעולה  לדרכי  הקשור 

בעניני "הקהל", בכל מקום 

וחוג לפי ענינו.

הקהל  לשנת  בנוגע  נוספת  והדגשה 

- שהרי, לפי כל הסימנים שנאמרו  זו 

אנו  נמצאים  חז"ל,  ובמדרשי  בש"ס 

בסוף הגלות ממש, ולכן, מודגש יותר 

כהכנה  'הקהל'  בעניני  לפעול  הצורך 

ל'הקהל' שיהי' בביהמ"ק השלישי, ע"י 

דוד מלכא משיחא".

אכן, ניתן להבין את האוירה ואת הלהט 

באותו  חסיד  כל  שרוי  היה  בו  האדיר 

ממש  הפסקה  ללא   - כשהרבי  הזמן, 

לצאת  ההוראה  על  ושוב  שוב  חוזר   -

ולעסוק בהקהל.

ודאי שקריאתו של הרבי לצאת ולעסוק 

ב'הקהל' - ועד שכל אחד ואחד נעשה "א 

הקהל איד" - נשמעת ומהדהדת באזנינו 

וההתעסקות  שהמרץ  ובודאי  כיום,  גם 

את  ויזרזו  ימהרו  האלו  העניינים  בכל 

ביאת גואל צדק, ועד שנזכה תיכף ומיד 

בבית  הגדול  ה'הקהל'  למעמד  ממש 

המקדש השלישי, תיכף ומיד ממש!

#1
32

15
9. 

Yo
ssi

 M
ela

m
ed

, JE
M

91



מוקדש לחיזוק ההתקשרות
לאילנא דחיי

הוד כ"ק אדמו"ר נשיא דורנו
זצוקללה"ה נבג"מ זי"ע

•  •  •
לזכות 

הרה"ח נדיב לב עוסק בצו"צ באמונה

הר"ר אליהו ישראל וזוגתו מרת נאוה תהלה שיחיו ממן

ובניהם אהרון מרדכי, מנחם מענדל, נטע חיים, שמואל 

חן, יוסף יצחק ומשה שניאור זלמן שיחיו.

להצלחה רבה בגשמיות וברוחניות בכל מעשה ידיהם
ויזכו לרוות נחת חסידי מיוצאי חלציהם תמיד כל הימים מתוך 

בריאות ושמחה, אושר ועושר, וינהיגו ביתם באור החסידות לרצון 
ולנח"ר כ"ק אדמו"ר זי"ע



לזכות

החתן הרה"ת ישראל שיחי' בלוי

וב"ג הכלה מרת חנה תחי' פריימן
לקראת יום נישואיהם בשעה טובה ומוצלחת

ד' אלול, ה'תשפ"ג שנת הקהל

 יה"ר שיבנו בית בישראל בנין עדי עד
 על יסודי התורה והמצוה

כפי שהם מוארים במאור שבתורה זוהי תורת החסידות 
לרצון ולנח"ר כ"ק אדמו"ר זי"ע מתוך ברכה והצלחה 

בגשמיות וברוחניות, אושר ושמחה תמיד כל הימים



לזכות 

הרה"ח יעקב מאיר וזוגתו מרת דבורה לאה שיחיו בלוי
וכל בני משפחתם שיחיו להצלחה רבה בגשמיות וברוחניות

•  •  •

לזכות 

הרה"ח חיים מנחם מענדל וזוגתו מרת לאה שיחיו חפר
וכל בני משפחתם שיחיו להצלחה רבה בגשמיות וברוחניות

•  •  •

לזכות 

הרה"ח נפתלי צבי וזוגתו מרת חנה שיחיו מינצברג
וכל בני משפחתם שיחיו להצלחה רבה בגשמיות וברוחניות

•  •  •

לעילוי נשמת 
הרה"ח אי"א נו"נ עוסק בצ"צ מו"ה 

אפרים זלמן בן ר' גרשון והעני'ה ז"ל סודקביץ
נלב"ע בשיבה טובה ביום כ"ו טבת ה'תשע"ג 

ת.נ.צ.ב.ה

•  •  •

לעילוי נשמת

הרה"ח ר' יעקב ע"ה בן הרה"ח ר' מאיר צבי ז"ל סטמבלר
נלב"ע ערב שבת הגדול פרשת צו י"א ניסן ה'תש"ע-770

יום הולדת כ"ק אדמו"ר נשיא דורנו
ת.נ.צ.ב.ה.



לעילוי נשמת

הרה"ג ר' אברהם יצחק ע"ה ב"ר נתן ז"ל 

שלוסברג
נלב"ע ט"ו שבט ה'תשע"ה

ת.נ.צ.ב.ה.

ולזכות תבלחט"א זוגתו 

מרת רחל נעמי שתחי' בת אלטע דבורה 

ולזכות בנם הנגיד הרה"ח 

ר' אליהו שי' בן רחל נעמי 

וזוגתו מרת יונה נחמה שתחי' בת מטיל לאה 

שיזכו לרוב נחת חסידי אמיתי מכל יוצאי חלציהם 
מתוך בריאות הנכונה ומתוך הרחבה והכל בטוב הנראה והנגלה

ויזכו לקבל פני משיח צדקנו מיד ממש



• •

hn
ku

gv
ohnhn,v hshnk,

sgu

V
A
A
D

TALMIDEI HATMIMIM
H

AO
LA

M
I


