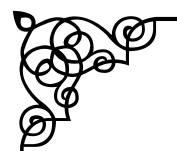
# תשורה

משמחת נישואין של **שניאור זלמן** ו**פריידא** שיחיו

1107 K. D

יום ראשון כ"ח אדר שני תשע"א



בס"ד

## פתח דבר

אנו מודים להשי"ת על כל הטוב אשר גמלנו, ובחסדו הגדול זיכנו בנישואי צאצאינו החתן התמים הרב מ' **שניאור זלמן** שי' עב"ג הכלה מרת **פריידא** תחי'.

התודה והברכה מובעת בזה לבני משפחתנו, ידידנו ומכרינו שבאו מקרוב ומרחוק להשתתף בשמחתנו ולברך את צאצאינו שיחיו בברכת מזל טוב וחיים מאושרים בגשמיות וברוחניות.

בתור הבעת תודה לבבית והוקרה לכל הנוטלים חלק בשמחתנו, מוגשת בזה תשורה מיוחדת - מיוסד על הנהגתו של כ"ק אדמו"ר מהוריי"צ שחילק 'תשורה' בחתונת הרבי - הכוללת מענות קודש ומכתבים מכ"ק אדמו"ר מה"מ בפירסום ראשון.

הא-ל הטוב הוא ית' יברך את כבודו ואת אנשי ביתו יחיו בתוך כלל אחב"י בברכות מאליפות מנפש ועד בשר, ובמיוחד בברכה העיקרית שנזכה ללכת משמחה זו לשמחה העיקרית "שמחת עולם על ראשם", בהתגלותו המיידית של הרבי.

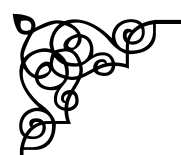
בברכת חג הפסח כשר ושמח!

יחי אדוננו מורנו ורבינו מלך המשיח לעולם ועד

הורי הכלה שלום דובער הכהן וחי'ה שטאק הורי החתן <mark>שמעון אהרן וחנה חוה</mark> סימפסאן



#### תשורה משמחת נישואין - כ״ח אדר שני תשע״א



סימפסאן - יארמוש- ברוקלין

#### RABBI MENACHEM M. SCHNEERSON

Lubavitch 770 Eastern Parkway Brooklyn, N. Y. 11213 493-9250

מנחם מענדל שניאורסאהן ליובאווימש

> 770 איסמערן פּאַרקוויי ברוקלין, נ. י.

בייה, טייו בשבט תשדיימ ברוקלין, נ.י.

האברך הוו"ח אי"א נו"נ וכוי מוה' שמעון אהרן שיי וב"ג תיי

שלום וברכה!

במענה על ההודעה מקביעות זמן חתונתם ליום ,ייב אדייר הבעייל

הנני בזה להביע ברכתי ברכת מזל טוב מזל טוב ושתהיי בשעה טובה ומוצלחת ויבנו בית בישראל בנין עדי עד על יסודי התורה והמצוה כפי שהם מוארים במאור שבתורה זוהי תורת החסידות.

> בברכת מזל טוב מזל טוב ן,

מכתב מכ"ק אדמו"ר מה"מ לחתונת הורי החתן

סטאק- ברידזשפורט

RABBI MENACHEM M. SCHNEERSON Lubavitch 770 Eastern Parkway Brooklyn, N. Y. 11213

Hyacinth 3-9250

מנחם מענדל שניאורסאהן ליובאווימש

> 770 איסמערן פארקוויי ברוקלין, נ. י.

ב"ה, ד' כסלו תשל"א ברוקלין, נ.י.

האברך הוו"ח אי"א נו"נ וכו' מוה' שלום דובער שי' הכהן וב"ג תי'

שלום וברכה!

במענה על ההודעה מקביעות זמן חחונתם ליום בדר"ח טבת הבע"ל,

הגני בזה להביע ברכתי ברכת מזל טוב מזל טוב ושתהי' בשעה טובה ומוצלחת ויבנו בית בישראל בנין עדי עד על יסודי התורה והמצוה כפי שהם מוארים במאור שבתורה זוהי תורת החסידות.

> בברכת מזל מום מזל מוב }

מכתב מכ"ק אדמו"ר מה"מ לחתונת הורי הכלה





סימפסאן - ברוקלין

#### RABBI MENACHEM M. SCHNEERSON Lubavitch 770 Eastern Parkway Brooklyn. N. Y. 11213

493-9250

מנחם מענדל שניאורסאהן ליובאווימש

> 770 איסמערן פארקוויי ברוקלין, ג. י.

ב"ה, כייא טבת תשמייח ברוקלין, נ.י.

הוו"ח אי"א נו"נ וכוי מוהי שמעון אהרן שיי

שלום וברכה!

במענה על ההודעה אשר נולד להם בן למזל טוב,

הנה יהייר מהשיית שיכניסוהו לבריתו של אברהם אבינו, וכשם שיכניסוהו לברית כן יכניסוהו לתורה ולחופה ולמעשים טובים, ויגדלו ביחד עם זוג' תי' מתוך הרחבה.

בברכת מזל טוב 🎢 🦪 תא

מכתב מכ"ק אדמו"ר מה"מ להולדת החתן

סטאק- שיקוגו

RABBI MENACHEM M. SCHNEERSON Lubavitch 770 Eastern Parkway Brooklyn, N. Y. 11213

493-9250

מנחם מענדל שניאורסאהן ליובאוויםש

770 איסטערן פארקוויי ברוקלין, ג. י.

בייה, יאי תשרי תשמייח ברוקלין, נ.י.

הרהייח איייא נויינ עוסק בצייצ מוהי שלום דובער שי' הפר

שלום וברכה!

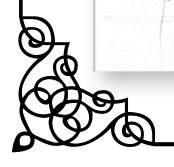
במענה על ההודעה אשר נולדה להם בת למזל טוב ונקרא שמה בישראל פריידא תי'

הנה יה"ר מהשי"ת שיגדלה ביחד עם זוג' תי' לתורה ולחופה ולמעשיט טובים מתוך הרחבה.

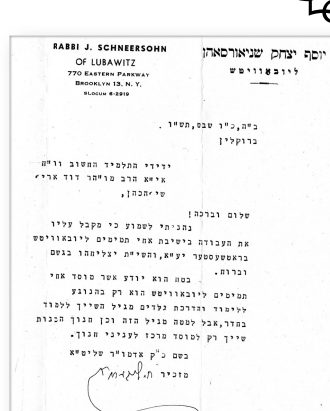
ידוע מכייק אדמוייר (מוהרשייב) נייע, אשר מנהגנו הוא לאמר גם בלידת בת לתורה ולחופה ולמעשים טובים, עייפ מרזייל (ברכות יזי א) נשים במאי זכיין באקרויי כוי באתנויי כוי ונטרין כוי.

בברכת מזל טוב

מכתב מכ"ק אדמו"ר מה"מ להולדת הכלה



#### תשורה משמחת נישואין - כ״ח אדר שני תשע״א



מכתב כ"ק אדמו"ר מהוריי"צ נ"ע לסב החתן, הרה"ח ר' דוד אריה הכהן יארמוש ע"ה

24 169 (1911) 11 1650 (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (1911) (

#### עצה למלחמה נגד היצר הרע

כמענתי מאז - יהודי מקבל ברכות <u>השם</u> בהמצטרך לו (ולאלו שמבקש עבורם) - עי"ז [= על ידי זה] שמקיים רצון ומצות <u>השם</u> (כבשו"ע).

ולכתבו שיצה"ר [= שיצר הרע] מונע, הרי אצל כאו"א [= כל אחד ואחד] ישנו יצה"ר, ובכ"ז [= ובכל זאת] נצטווינו מהשם לקיים מצותיו, והבטיחנו יגעת ומצאת. והשם עוזר את כאו"א העושה בזה כדרוש.

ויתחיל בזה בהקדם וככל הדרוש ויבש"ט [= ויבשר טוב]. אזכיר עה"צ.

הוספות של הרבי על אגרת לאשה שביקשה ברכה לשידוך:

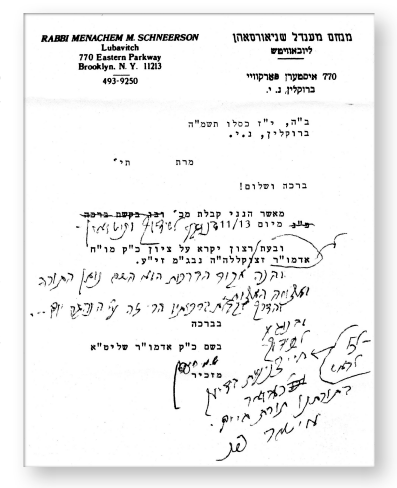
מאשר הנני קבלת מכ' מיום 11/13, בנוגע לשידוך ונישואין.

והנה מקור הברכות הוא השם נותן התורה ומצווה המצות.

**והדרך לקבלת ברכותיו הרי זה ע"י** [= על-ידי] **הנהגה יום...**[ יומית על פי שו"ע]

> ובנוגע לשידוך - לכל לראש חיי צניעות בדיוק כמבואר בתורתנו תורת חיים.

> > אישור פ״נ



NAV 165 ALINE CIN ; - 164) NOC 23, WIN UEW.

מענה לדו"ח על 'פגישה' עם סטודנטים, שכתב אחד המארגנים:

בכהנ"ל [= בכל הנזכר לעיל] אינו מזכיר אף תיבה <u>אחת</u> ע"ד [= על-דבר] פעולותיו הוא! - ובמילא חסר בשלימות הדו"ח.

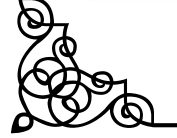
וה"ז [= והרי זה] ענווה שלא במקומה.

למדע - השיב הרבי:

ונכון במאד מאד (אף <u>שעתה</u> הנוער
אינו מתבלבל כ"כ עי"ז [= כל-כך על
ידי זה] כבעבר - הרי נחוץ בשביל
המבוגרים. וגם להיות מוכן להנוער
באם יתעורר מחדש עד"ז

ועל השאלה האם לפרסם את מה

שדובר בפגישה על היחס בין תורה



[= על דבר זה].

(هي داو عا ديم هي ايم در وه الموا على عولا - در ال الموا ع در عاد المارد الموا على المارد المحلال المارد وي المرد المحل المارد المحل الم

מענה הרבי לאחד העסקנים שנסע לארץ הקודש, בו העניק לו שליחות לבקר את מוסדות חב"ד באה"ק ולהתוועד איתם:

מהמשקה שקיבל בהתועדות ש"פ [= שבת פרשת] קדושים תהיו - המשך ההתועדות דאחש"פ [= דאחרון של פסח]: למסור - ביחד עם מסירת נקודות (עכ"פ [= על כל פנים]) מהמדובר בההתועדות - מתוך התועדות: 1) לעולים החדשים שבכ[פר] חב"ד וסביבותי' ביחד עם כל התושבים שי'.

- 2) תו"ת דכחב"ד (<u>ביחד</u> עם תו"ת דלוד וקרית גת).
- 3) לתו"א [= לתורת אמת] (הת', הר"מ ור"י, המשפיעים המשגיחים וההנהלה). ולמסור נקודה מיוחדת ושייכת לכאו"א [= לכל אחד ואחד] מהנ"ל: שתקותי חזקה שמכאן ולהבא (מתחיל מזמן לימודים דקייץ דשנת הקהל זו, ובכל השנים הבע"ל [= הבאים עלינו לטובה]) יעשה כאו"א מהנ"ל כל התלוי בו לביסוס והתרחבות תו"א, מתוך קבלת עול כ"ק מו"ח אדמו"ר (הבעה"ב [= הבעל הבית] של תו"א) ומתוך מסירה ונתינה המתאימות לזה, וביחד עם זה מתוך שמחה ומרץ גדול כדרוש כ"ז [= כל זה] זה] בהתחלת הבנין החדש (כפשוטו, וגם ברוחניות) ולא יוגרע כלל בכ"ז [= בכל זה] אפילו באם יהיו או ישנם טענות ותערומות למי שהוא. וזהו טובתם בזה ובבא. ומיוסד על הפס"ד [=הפסק-דין] דזכין לאדם שלא בפניו הנני מוסר כ"ז עה"צ של כ"ק מו"ח אדמו"ר.
  - 4) לתלמידי תו"ת שנבחרו עתה לנסוע וללמוד בתו"א בתור שלוחַי להיות ת' תו"א ולעשות גם הם כל התלוי בהם להרחבתה וכו' [ושהנהלת תו"א בודאי תודיעני שמותיהם (בצירוף שם האם דכאו"א) בהקדם להזכירם עה"צ לברכה מיוחדת].





By the Grace of G-d 26th of Tammuz, 5725 Brooklyn, N. Y.

Blessing and Greeting:

I am in receipt of your letter of July 13th, in which you ask for guidance how to influence an old friend of an old friend, who had been quite frum in the past, but has weakened in his convictions.

Needless to say, it would be difficult for you to accomplish much by way of correspondence alone. Therefore, it would be well for you to find some mutual friends on the spot, who could exercise their influence in the desired direction, while your correspondence with the party in question would act as a further stimulus from time to time, being guided by the mutual friends on the spot as to when and what to write to your friend.

As a general observation, I want to tell you of my experience which has convinced me that in most cases such as you describe, the true reason for the weakening in the convictions was not the result of a more profound study or deeper insight, but rather on the contrary; it came as a result, that the convictions which one has held, have proved an obstacle to the enjoyment of certain material aspects in life. And, human nature being what it is, one wishes to appease one's troublesome conscience by trying to find faults with the convictions and spiritual aspects.

of the fact

In view of the above, the most effective approach in most cases is not to attempt to debate the spiritual matters, convictions and beliefs, but rather to try to bring the person closer to the kind of daily life and activity which bring their fruits also in this material world. I have in mind an activity in the Jewish community, or in the field of Kosher education in particular, where he could see the good results of his work, and at the same time gain personal satisfaction from his success. The discussions mentioned above would only be of secondary importance, so as not to leave any of his questions unanswered.

What has been said above, is in general terms which would apply to most cases. However, there are undoubtedly special factors connected with the individual himself, especially with his personal character, etc. Therefore, any action directed at influencing him should first be consulted with people who





P

- 2 -

know him personally, and would know his reaction to such efforts.

A further point which is also valid almost always is that in such a situation a wife or a fiancee can accomplish a great deal, perhaps not so much directly as indirectly. This should therefore also be considered as a channel of influence. For as I gather from your letter, the person in question is still single. Therefore, it would be very well for him if his friends could find him a suitable Shidduch.

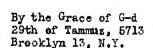
Incidentally, insofar as "scientific proof" that the Torah is G-d-given is concerned, which seems to bother your friend, the fact is, however strange this may seem, that the best proof is still the oldest, namely that the Torah was transmitted from generation to generation in an unbroken and uninterrupted chain of tradition, from the time of the Divine Revelation at Mt. Sinai and the giving of the Torah in the presence of 600,000 adult male Jews (several million Jews in all), to the present day. There is no stronger scientific verification of any fact than the Revelation at Mt. Sinai, which has been attested to by so many witnesses from generation to generation.

With blessing

By







Sholem u'Broche:

Your two letters duly reached me, and I wendered why you did not mention anything in the second letter about your cousin Debbie, either with regard to a Shidduch (the best thing for her), or what progress she has made towards greater Yiddishkeit.

Referring to your questions regarding several points in Chassidus,

(1) Re the five faculties of the Soul (), which you find difficult to grasp, I will endeaver to throw some light on the subject with the aid of analogy, but such explanation must, of necessity, be somewhat sketchy in the course of a letter. Nevertheless, I hope it may be helpful to you.

The soul, as a 'part' of G-d above, is essentially 'unknowable', we do not know what it is, but it manifests itself in various ways, and it is in the revealed area of the soul that we distinguish five faculties:

Nefesh is that faculty of the soul which manifests itself in natural life, similar to the life spirit manifested in every living thing. Reason or emetion do not enter here, except in a rudimentary way, and not only higher emotions bern of the intellect, but even the lower emotions bern of the heart, play no part.

Ruach corresponds to the manifestation of life where in addition to the above the emotional aspects of the soul are manifested.

Neshemo (in a particular sense, as different from the meaning of 'soul' Top' in general) is still a higher faculty of the soul, where the influence of the intellect is in evidence.

These three aspects of the soul are clearly reflected in the early life of a human being as successive stages: In the first few years after birth the Nefesh ('Sensitive', i.e. of the senses, aspect of the soul) predominates. From the age of  $\Sigma$  or  $\Sigma$ , the emotional faculties begin to develop manifestly, and in due course the intellect begins to play an ever growing part in human life.

The other two aspects of the soul are termed <u>Makifin</u> ('transcendental') and are more seldem revealed.

Chaye is associated with ecstasy, after one has bent all three aspects (N.R.N.) of the soul to Divine worship. It was much in evidence with our prophets of old, and new find expression in the worshipper who has attained





acting, etc.), and in the sacred part of life it is the area of Chayo which expresses itself in Divine service.

Yechide is even more rarely found in evidence, when the very core of the soul, the Divine 'spark' comes out into the open, diffusing throughout one's being and permeating every fibre of the soul, to the exclusion of all else. It finds expression in Mesiras Nefesh in actu, in sacrificing one's life for Kiddush Hashem.

The above is a very brief explanation, and as you learn more Chasidus in the Kuntresim and Maamorim, you will be able to grasp it more fully.

(2) Re Trimtzum. You do not specify what aspects of it are not clear te you. But inasmuch as you mention the Derech Mitzvosecho, you will surely find a great deal on the subject, as indicated in the index, and my notes at the end.

An illustration can be found in the following: Imagine a mathematician engaged in the highest departments of maths. who is to instruct a beginner in the four arithmetical fundamentals (additions, subtractions, etc.). Inasmuch as the mathematician has spent his life in higher mathematics, it would require a tremendous effort on his part to take his mind off the higher analytical studies, in order to concentrate on instructing the beginner in the elementary arithmetical rules. It would also require special efforts on his part to find the suitable terms and ways and means to make his instruction simple enough for the beginner to understand, for to him the simple rules and tours which he is to convey to the beginner are a gross approximation which does not convey the profound science of mathematics. The difficulty arises not from the fact that the advance mathematician does not know the elementary rules of arithmetic, but in the fact that engreeced in the profound analytical studies, the elementary arithmetical rules are completely submerged! The transition, therefore, from the most sublime to the most elementary, even in the human being, where there is ne distinction between infinite and finite, but only a distinction of degree, requires a contraction of forces; how will as a Light before the Tzimtzum to the Light after the Tzimtzum.

٥٠) الر اع

(3) Re the Four Werlds, which you regard not as actual worlds, but different levels attainable by a person, it is not so. They are actual worlds, but not in the sense of being in different localities, but they penetrate each other, so that the Jew, even during life on this earth of soul in a body, can, through appropriate efforts to cookin, attain a life in the world of spiritual Asiyo, in the world of letziro, and even higher still.

By way of illustration: When we observe a second person with any of our senses (sight, hearing, etc.) we notice physical phenomena. This immediate sense perception is then analyzed by us intellectually, when we realize that ment in the heart or brain. E.g. when we see a person put on Terillin, we are immediately aware of the movement of one hand in regard to the other, but intellectually we understand that behind that movement there is a will, and knewledge of the Mitzvah, and that these inner aspects motivate the outer

the exister in the course of an action, pleasely knit together. And as in the case of the within the course of an action, pleasely knit together. And as in the case of the which is the case of the while the physical manifest of sprinteres the brush one the physical manifest of sprinteres the brush one the physical manifest of the brush of the physical manifest of the brush of the brush of the physical manifest of the brush of the brush of the physical manifest of the brush of the b



on closer reflection we understand that behind that movement there is a will, and a knowledge of the Mitzvah, and that these inner aspects motivate the cuter physical movements. Thus we conclude that there exists a second 'man' - a complex of spiritual phenomena, which is the cause of and which permeates the 'physical complex.' And as in the case of the human being, the microcosm ('small world'), so we can get an idea of all the macrocosm ('big world').

For further reference see Lekutei Torah Deverim (Biur) Sois Osis, 49a. There is also a letter from my father-in-law, of sainted memory, on the subject of the Feur Werlds, which is to be found in copy among the Yeshivah students.

(4) With regard to what you call the 'hierarchy' of the worlds, we may refer to the illustration mentioned earlier concerning the influence of the inner' human world on his outer phenomena, showing the action of cause and effect. It should be added that, as often happens, the effect subsequently reacts upon the cause, as we see, for example, in the case of prayer, where the very reciting of the words fans the inner inspiration and warmth to a greater degree. In a similar way is the action and counteraction of the worlds reciprocal, where the lewer worlds receive influence from the upper worlds, but in return also contribute light to the higher worlds.

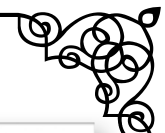
In the Index of Derech Mitzvescohe, as well as in the index of Sefer Hamaamorim 5710, etc., you will surely find further elaboration on the above subjects from different angles.

Wishing you Hatzloche in understanding the teachings of Chessidus, which chiefly depends upon the student himself, as it is written, 'It is not removed from thee... but very nigh unto thee.' (Deut. 50:11,14).

With blessing







By the Grace of G-d 11 Tishrei 5712 Brooklyn, N.Y.

In reply to your letter and questions contained therein:

I. Re the apparent contradiction between the Omniscinece of G-d and man's Free Will (or choice of action), there is a whole literature dealing with the subject, and it is impossible to give an outline of it in the course of a letter. I would refer you, at least, to the Rambam (Hilechoth Teshivah, ch 5). However, I cannot leave without some answer, so I will state very briefly:

G-d's foreknowledge is no contradiction to man's free choice. What could be a contradiction to free choice is compulation, not knowledge. Hence, a foreknowledge that is not compading or forcing, is in no way a limitation on one's free choice of action.

I will cite two illustrations. First, assuming that there are men with propheting knowledge, their forecast conterning certain people does not compel them to act in a certain way and does not rob them of their free choice of action.

Secondly, as you know, G-d is not subject to time, and the past, present and future is all that same to Him (He Was, Is, and Will be, all in One). It follows, that G-d'M, future is like the past, and as knowledge of a past action is no contradiction to free choice, so is His knowledge of a future action. In other words, G-d knows the thoughts of man and his decisions, and that knowledge does not rob man of thinking and deciding how to act.

man's-

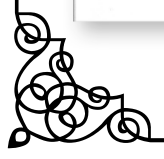
II. Re your question as to my opinion of the theory of Evolution. You do not mention what Evolution you are referring to. Presumably the evolution of vegetable and animal life.

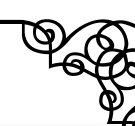
My opinion is, as stated in the Torah, that during the Six Days of Creation, G-d created the Four Kingdoms (minerals, vegetation, animal and man) independently of each other. Our Sages have enlarged upon this question in detail, However, this Creation does not deny the possibility of evolution within each particular species through various mutations.

after that

III. With regard to your question concerning the role of Aggadah in the Talmud, particularly those dealing with medicine, I want to point out that you are touching upon two distinct questions: Aggadah in the Talmud, and Medicine in the Talmud.

As to Aggadah, not all Aggadoth can be treated equally. In the





2

introductions to

various editions of Ein Yaakov you will find how our Sages classify the Aggadoth of the Talmud.

As the question of Medicine in the Talmud, they are not at all as fantastic as they may appear. As a matter of fact, many medical suggestions in the Talmud have been confirmed in recent years as to their therapeuting value, although medical science had long derided them.

Generally speaking, however, inasmuch as the nature of the human organism has undergone many changes since those days, the medical advice contained in the Talmud cannot be applied nowadays. But it is quite certain that in their days the remedies were quite offective.

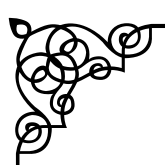
For references consult: Tosafoth Moed-Moton lla (Marra fish), Kosef-Mishmah, ch.4 of Rilcohoth Dooth, ch.18, and the sources montioned in Sdei-Chemed, vol. of Kololim, under "R" klai 54, where it is stated that due to physical and climatic changes, medical treatment and remedies of old no longer hold good generally.

In the History of Medical Science many illustrations are cited as to changes in both in man's susceptibility to disease and treatment, the development of virus attack, new diseases, etc. There is quite a literature on the subject, and there is no need for me to enlarge upon this subject.

I am surprised that you do not mention in your letter whything about your activities in influencing others to bring them nearer to Torah and Yiddishkeit, which serves also to strengthen one's own convictions.

With blossing,





לזכות החתן התמים **שניאור זלמן** שי' והכלה המהוללה מ' **פריידא** תחי' **סימפסאן** לרגל נישואיהם בשעטומו"צ יום ראשון, כ"ח אדר שני ה'תשע"א

### נדפס על-ידי הוריהם

הרה"ת ר' שמעון אהרן וזוגתו מרת חנה חוה שיחיו סימפסאן הרה"ת ר' שלום דובער הכהן וזוגתו מרת חי"ה שיחיו שטאק

וזקניהם הרה"ח הרה"ת ר' שלום מנחם מענדל וזוגתו מרת רחל שיחיו סימפסאן הרה"ח הרה"ת ר' יחזקאל יששכר וזוגתו מרת אסתר שיחיו שפרינגער מרת שרה נחמה תחי' יארמוש